
 

 

How to cite: Hosseinbaglou, S., Mahdavian, M., & Alizadeh Salteh, A. (2026). 

Examination and Theological-Historical Analysis of the Role of Mu'tazila in the 

Islamic Educational System. Islamic Knowledge and Insight, 4(1), 1-10. 

بررسی و تحلیل تاریخی و  .  (1405)  .ز یسالطه، عز  زاده یمحبوب.، و عل  ان،ی.، مهدو اوشیبگلو، س   نیحس:  دهیشیوه استناد 

 . 1-10(، 1)4 ،و بصیرت اسلامیمعرفت   .کلامی نقش آفرینی معتزله در نظام تعلیم و تربیت اسلامی

 

© 2026 the authors. This is an open access article under the terms of the Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) License. 

گواهی   صورت دسترسی آزاد مطابق باانتشار این مقاله به. تمامی حقوق انتشار این مقاله متعلق به نویسنده است 1405 © 

(CC BY-NC 4.0) صورت گرفته است . 

Submit Date: 06 May 2025 

Revise Date: 11 September 2025 

Accept Date: 18 September 2025 

Initial Publish: 15 October 2025 

Final Publish: 22 May 2026 

 1404 بهشتیارد  1۶ تاریخ ارسال:  

 1404 وریشهر ۲0 تاریخ بازنگری:

 1404 وریشهر   ۲۷ تاریخ پذیرش: 

 1404مهر   ۲3 :هی چاپ اول خیتار

 1405خرداد  1: ییچاپ نها خیتار
 

 Volume 4, Issue 1, Year 2025 140۵، سال اول، شماره چهارمدوره 

Islamic Knowledge and Insight   معرفت و بصیرت اسلامی 

Examination and Theological-Historical 

Analysis of the Role of Mu'tazila in the Islamic 

Educational System 

بررسی و تحلیل تاریخی و کلامی نقش آفرینی   

 معتزله در نظام تعلیم و تربیت اسلامی 

1. Siyavash Hosseinbaglou: Department of History and Civilization of 

Islamic Nations, Khoy.C., Islamic Azad University, Khoy, Iran 

2. Mahboob Mahdavian*: Department of History and Civilization of 

Islamic Nations, Khoy.C., Islamic Azad University, Khoy, Iran. (Email: 

dr.m.mahdavian@iau.ac.ir) 

3. Aziz Alizadeh Salteh: Department of Islamic Studies, Khoy.C., Islamic 

Azad University, Khoy, Iran 

  ،ی خو ،یدانش  گاه آزاد اس  لام  ،یواحد خو ،یو تمدن ملل اس  لام  خیگروه تار:  بگلو  نیحس   اوشیس  .  1 

 رانیا

 .رانیا  ،یخو  ،یدانش گاه آزاد اس لام  ،یواحد خو  ،یو تمدن ملل اس لام  خیگروه تار:  *انیمحبوب مهدو.  ۲

 (dr.m.mahdavian@iau.ac.ir :)پست الکترونیک

 رانیا ،یخو ،یدانشگاه آزاد اسلام ،یواحد خو ،یگروه معارف اسلام: سالطه  زادهیعل زیعز. 3

Abstract 
This study examines and provides a theological-historical analysis 

of the role of the Mu'tazila in shaping the Islamic educational 

system. The present research aims to elucidate the impact of 

Mu'tazilite thought on educational principles, teaching methods, the 

organization of scholarly institutions, and curricular content in 

Islamic societies. This study employs a descriptive-analytical 

method and textual analysis of historical and theological sources to 

explore various dimensions of education in light of Mu'tazilite 

ideas. The findings indicate that the Mu'tazila, by emphasizing 

rationality, logic, justice, and ethics, offered a coherent framework 

for education that included the design of educational systems, 

instructional methods, selection of curricular content, and the 

organization of scholarly institutions. Furthermore, the teachings of 

the Mu'tazila played a significant role in individual and social 

education, the enhancement of critical thinking, and moral 

upbringing. The historical analysis in this study shows that the 

influence of the Mu'tazila on the educational system was not limited 

to a specific time or place; rather, its intellectual roots have 

continued to flow throughout Islamic history and can serve as an 

inspiration for revising and improving contemporary educational 

systems. This research emphasizes that revisiting and drawing upon 

Mu'tazilite thought can offer an effective strategy for improving the 

quality of education in the Islamic world. 

 

Keywords: Education, Islamic educational system, Mu'tazila 

 

 

 چکیده 

دهی نظام تعلیم  به بررسی و تحلیل تاریخی و کلامی نقش معتزله در شکل  پژوهشاین  

های  پژوهش حاضر با هدف روشن ساختن تأثیر اندیشه.  پردازدو تربیت اسلامی می

روش تربیتی،  اصول  بر  سازمانمعتزله  آموزشی،  محتوای های  و  علمی  مراکز  دهی 

تحلیلی       در این مطالعه از روش توصیفی.  درسی در جوامع اسلامی انجام شده است

و   آموزش  مختلف  ابعاد  تا  است  بهره گرفته شده  و کلامی  تاریخی  متون  تحلیل  و 

دهد که معتزله با تأکید بر  ها نشان مییافته.  پرورش در پرتو افکار معتزله بررسی شود

عقلانیت، منطق، عدالت و اخلاق، چارچوبی منسجم برای آموزش و پرورش ارائه 

های تدریس، گزینش محتوای های آموزشی، روشاند که شامل طراحی نظامکرده 

های معتزله در تربیت  همچنین، آموزه .  ستدهی مراکز علمی بوده ادرسی و سازمان

انتقادی و تربیت اخلاقی نقش مؤثری داشته است .  فردی و اجتماعی، تقویت تفکر 

دهد که تأثیر معتزله بر نظام تعلیم و تربیت، تنها تحلیل تاریخی این پژوهش نشان می

های فکری آن در طول تاریخ اسلامی محدود به زمان و مکان خاص نبوده، بلکه ریشه

. های آموزشی معاصر باشدبخش بازنگری و بهبود نظامتواند الهامجریان داشته و می

تواند  های معتزله میگیری از اندیشهکند که بازخوانی و بهره تأکید می  پژوهشاین  

 .راهکاری موثر برای ارتقای کیفیت آموزش و پرورش در جهان اسلام ارائه دهد

 آموزش، تعلیم و تربیت اسلامی، معتزله : کلیدواژگان

 

  

   
 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

2 

 مقدمه 

فرقه میان  در سده در  که  مذاهبی  و  بطن  ها  از  اسلامی  نخستین  های 

و خردگرایی  نظر آزاداندیشی  از  معتزله  پدید آمدند، مکتب  اسلام 

ای دارد. از نیمه دوم سده دوم هجری، با ورود معارف  جایگاه ویژه 

عقلی و معیارهای فلسفی یونانی، سریانی و ایرانی از طریق ترجمه به  

حوزه فکری و عقیدتی مسلمانان، متکلمان و اندیشمندان اسلامی با  

این میراث آشنا شدند و تحولی فکری و جنبشی عقیدتی در میان آنان  

گرایی، استدلال منطقی ن آنان را به عقل شکل گرفت. این جریان، ذه

الهیات اسلامی   و تحلیل عقلانی در پذیرش و توجیه عقاید دینی و 

انایی عقل انسان در تشخیص و انتخاب  سوق داد. اعتقاد معتزله به تو

امور دنیوی و اخروی سبب شد که آنان فرایند تعلیم و تربیت را بر  

و   آموزش  هدف  مکتب،  این  دیدگاه  از  کنند.  بنا  عقلانیت  پایه 

پرورش، رشد و شکوفایی انسان آزاد، مختار و مسئول است. چنین  

به  بر روش نگرشی  طبیعی  اثر گذاشت؛  طور  نیز  آنان  آموزشی  های 

های آموزش در نظام تربیتی معتزله با مبانی تعلیم  ای که شیوه گونه به 

آموزشی،   محتوای  تدوین  و  تهیه  دارد.  همخوانی  نوین  تربیت  و 

های تدریس   همچون طرح پرسش، مناقشه، املا  بخشی به روشتنوع 

به  روشو  کنار  در  مناظره    و  ویژه  روایت  سماع،  مانند  سنتی  های 

حلق برجسته ه تشکیل  جمله  از  شیوه های درسی،  آموزشی  ترین  های 

با گشودن باب استدلال  آنان به شمار می رود. افزون بر این، معتزله 

زمینه  مسلمانان،  میان  در  فلسفی  تفکر  و  به  عقلی  توجه  و  رشد  ساز 

در  دانش  که  شد  موجب  رویکرد  این  شدند.  طبیعی  و  عقلی  های 

واقع سده  متفکران  و  فیلسوفان  هجری،  چهارم  و  سوم  گرایی های 

اخوان  گروه  و  رازی  زکریای  بن  محمد  کندی،  از  همچون  الصفا 

حوزه  در  را  ارزشمندی  آثار  و  برخیزند  معتزله  فکری  های  فضای 

 .گوناگون علوم عقلی و طبیعی پدید آورند

این پژوهش به بررسی نقش و تأثیر معتزله در تعلیم و تربیت اسلامی،  

های آموزشی و نهادهای مربوط  شامل فلسفه، اهداف، متون و روش

 .پردازدهجری می ۶تا   3در شرق جهان اسلام در قرون 

 

 علمی مهم مراکز ـ 1

شلبی علت ایجاد مدارس را ناسازگاری بحث و مناظره و تدریس در   

داند. به طور  مساجد با آرامش و احترامی که لازمه عبادت است، می

شد که عمدتاً به  کلی، در فرهنگ اسلامی به جایی مدرسه گفته می

تعلیم فقه اختصاص داشت و معمولاً تحت تأثیر یکی از مکاتب فقهی  

. از جمله  (Shalaby, 1998)شافعی، حنبلی، مالکی یا حنفی بود  

ها به دو مدرسه بصره و بغداد  ها در معتزله، تقسیم آنترین گروه مهم

گیری این دو مکتب معلول عوامل متعددی است؛ عواملی  است. شکل 

شناختی، سیاسی و جغرافیایی در ایجاد  تاریخی، روانشناختی، جامعه

اند. با بررسی تاریخ، عقاید و  این دو مدرسه نقش چشمگیری داشته 

میجامعه گرفتند،  شکل  آن  در  مدارس  این  که  این  ای  تأثیر  توان 

 .عوامل را مشاهده کرد

 مدرسه بصرهـ 1ـ 1

بصره مکانی است که معتزله در اوائل قرن دوم هجری در آن تأسیس   

. معتزله در این شهر رشد کرد و شاید بتوان  (Fakhry, 1993)شد  

-Al) گفت دوران بلوغ و شکوفایی آنان در همین شهر بوده است  

Ashʿarī, 1977)  مؤسس این مدرسه غالباً واصل بن عطاء دانسته .

ای شده است، در حالی که ابوالهذیل )به العلاف مشهور( سهم عمده 

در استقرار مواضع کلی معتزله داشته و او را مؤسس کلام معتزلی در  

دانند. وی از مفاهیم ارسطویی جوهر و عرض، که احتمالاً  بصره می

از طریق ضرار کسب کرده بود، بهره گرفته است، اما مطابق نظر قائلین  

به »جزء لایتجزی« که بر کلام اسلامی تسلط داشتند، عقیده دارد دوام  

 .اعراض مشابه )جزء لایتجزء( یک آن و لحظه است

 مدرسه بغداد ـ 2ـ1

مدرسه بغداد در اواخر قرن دوم هجری توسط بشر بن معتمر تأسیس  

شد. او در بصره نزد بشر بن سعید و ابوعثمان زعفرانی، که از دوستان  

و   بغداد مهاجرت کرد  به  را آموخت و سپس  اعتزال  بودند،  واصل 

مدرسه بغداد را تأسیس نمود و مردم را به این مکتب فراخواند. درباره 

اس شده  نقل  بود  او  مسلم  استاد  شعر  در  که   ,Mashkour)ت 

تولد  (2000 نسبت داده شده، اصل  به وی  . از اصول عقایدی که 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

3 

اعمال خود را مطرح  به  نسبت  است که مسأله حدود مسئولیت بشر 

بی می و  کسب  سازد  اصل  قبول  به  را  اشعری  اصل،  همین  گمان 

 .(Hassan, 2013)رهنمون ساخت  

 :اند ازهای مدرسه بغداد عبارتترین ویژگیمهم

ابوبکر دانستند   ف(ال از  افضل  امامت، معتزله بغداد علی را  باب  در 

(Qalqashandi, 1987)  ،ابن ابی الحدید، از پیروان مدرسه بغداد .

دانند. ابو  گوید: »معتزله بغداد علی را افضل و اولی به امامت میمی

طالب بلافاصله  اند اگر علی بن ابی القاسم بلخی و شاگردان او گفته 

کرد، ما او را حق و مخالفانش را باطل  پس از وفات پیامبر قیام می

به  می ما  شد،  آشکار  عثمان  قتل  از  پس  که  گونه  همان  دانستیم، 

 .(Ibn Abi al-Hadid, 2004)حقانیت او حکم کردیم« 

معتزله بغداد تمایل خاصی به شیعه داشتند و همین امر موجب شد  (  ب

بنیان  قیام  که  از  به جرم حمایت  معتمر،  بن  بشر  بغداد،  گذار مدرسه 

 .(Nasr, 2004) علویان زندانی شود 

 مقام استاد در مدارس معتزله بصره و بغداد ـ 2

واژه   منابع،  رفته  در  کار  به  استادان  برای  متنوعی  اصطلاحات  و  ها 

است. اغلب به کسانی که بالاترین مراتب تدریس را داشتند، مدرس  

به کار میو شیخ گفته می به طور مطلق  اگر  به  شد. مدرّس،  رفت، 

استادان همه   به طور مطلق درباره  اما شیخ  فقه دلالت داشت،  استاد 

می  کار  به  معارف  و  واژه،  علوم  به  »علمی«  افزودن  با  گاه  و  رفت 

شد، مانند مشایخ القرآن، مشایخ الحدیث،  تخصص شیخ مشخص می

النحو   . مدرسّان  (Muhammad ibn Ahmad, 1996)مشایخ 

می درس  نیز  مبتدی  افراد  نایب  به  شیخ،  یا  مدرس  از  بعد  دادند. 

المدرّس یا نایب التدریس قرار داشت که جانشین استاد بود. به کسانی  

شد. معیدان موظف  که در حکم دستیار استادان بودند، معید گفته می 

بودند سخنان استاد را تکرار کنند تا همه حاضران بشنوند یا در تفهیم  

کنند   کمک  شاگردان  به   ,Subkī, 1992; Zaydān)درس 

 ,Al-Suyūṭī)کرد  . گاهی معید به جای استاد تدریس می(1993

می(1992 مدرسّی  مقام  به  گاه  معیدان  فراتر  .  گاه  و  رسیدند 

شده  نمی دیده  نظامیه  در  سابقه  سال  چهل  با  معیدی  چنانکه  رفتند، 

داشتند   نیز  دیگری  کار  و  کسب  معمولاً  مدرسان  و  استادان  است. 

(Ibn Khaldun, 1990; Munīr al-Dīn, 1989). 

 مواد درسیـ 3

مطرح   مستقل  طور  به  را  قرآن  مباحث  اسلامی  فرق  از  برخی 

کردند، اما معتزله مسائل قرآنی را در چارچوب اصول مذهب خود  می

دانستند. آنان بر این باور بودند که قرآن و مباحث مرتبط با آن در  می

اصل »عدل« درخور بحث و عرضه است، زیرا »قرآن فعلی است از  

تواند حسن یا قبیح باشد. از این رو، بحث قرآن نیز  افعال خدا« و می

همانند افعال الهی باید در اصل »عدل« مطرح گردد. معتزله تفاسیر و  

ها از بین رفته است. از  کتب فراوانی تالیف کردند، اما بسیاری از آن

توان ابوبکر عبدالرحمان بن کیسان اصم  بزرگان معتزله در تفسیر می

 ,Jaheshiari)ماعیل بن علیه را نام برد  ق( و ابراهیم بن اس  ۲40)ت  

ابوعلی  (1969 به  مشهور  بن سلام،  عبدالوهاب  همچنین محمدبن   .

ق(، از شیوخ برجسته این مکتب و آشنا به فلسفه و    303جبایی )ت  

بن   عبدالله  ابوالقاسم  شامل  معتزله  برجسته  عالمان  دیگر  بود.  کلام 

ق( و پسر ابوعلی    319احمد بلخی حنفی معروف به کعبی معتزلی )ت  

.  (Darani, 2002)ق( است    3۲1)ت  جبایی، ابوهاشم عبدالسلام  

ها  معتزله با اعتقاد به برتری عقل، به ادله نقلی توجه خاص داشتند. آن 

پذیرفتند که به حد تواتر رسیده باشد  احادیث نبوی را تنها زمانی می

شده توسط کمتر از چهار نفر  و برخی چون ابوالهذیل، احادیث نقل

دانستند و تنها احادیثی را که بیش از بیست نفر نقل کرده را معتبر نمی

 .(De Boer, 1984; Sediqi, 1993)شمردند  آور می باشند، علم

 تعلیم و تربیت در مکتب معتزله ـ 4

 هدفمندی تعلیم و تربیت انسان ـ 1ـ4

به  براساس ویژگی  های متنوع انسان، استعدادهای او قابلیت رسیدن 

کمال مطلوب را دارند و حرکت او حرکتی تکاملی است. در منطق  

ای که کمالی  اسلام، هدف اصلی زندگی انسان خداست؛ یعنی نقطه

فراتر از آن برای انسان وجود ندارد. تمامی کمالات جسمی و روحی 

ای برای رسیدن به این هدف هستند و انسانیت او نیز در  انسان مقدمه 

گرو دستیابی به آن است. از دیدگاه مکتب معتزله، بعد روحی انسان  



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

4 

برای تعلیم و تربیت و به فعلیت رساندن استعدادهای خود نیازمند اراده  

کند و برای  است. انسان با اراده در جایگاه انسانی شروع به زندگی می

تحقق بعد معنوی وجودش علاوه بر شرایط مساعد، به اراده نیاز دارد.  

بنابراین، تربیت به معنای اتخاذ تدابیر لازم برای فراهم آوردن شرایط  

رساندن   فعلیت  به  و  انسانی  استعدادهای  رشد  جهت  مناسب 

 .های بالقوه اوستتوانایی 

 هدف نهایی تعلیم و تربیت انسان در اسلام ـ2ـ4

هدف نهایی تعلیم و تربیت در اسلام، رضای خدا و قرب به اوست.   

تعلیم و تربیت باید انسان را به ایجاد ارتباط با مبدأ آفرینش وادارد و  

معتزله،   دیدگاه  از  سازد.  هموار  را  خداوند  پرستش  و  بندگی  مسیر 

اعطای اختیار به انسان توسط خداوند بدین معناست که انسان موظف  

استع از  الهی  است  قرب  راه  شناخت  و  بندگی  برای  خود  دادهای 

های  استفاده کند. این الزام، تعهدی فطری است که انسان را از وسوسه 

های این تعهد است و ضرورت  دارد. ایمان یکی از جلوه نفسانی بازمی

کند. تعلیم و تربیت  تعلیم و تربیت نیز در افزایش ایمان معنا پیدا می

ن به خداوند، اعتقاد به اسلام و پذیرش قلبی مبتنی بر معرفت و ایما

قرآن است. بنابراین، نظام تعلیم و تربیت ارزشمند، انسانی را به سمت  

کند و گرایش فطری او به خداوند را  ایمان و عمل صالح هدایت می

سازد. از نظر قرآن، شرط اصلی رسیدن انسان به کمالات  شکوفا می

 .اش، ایمان استبالقوه 

 تربیت در حوزه عملی  ـ3ـ4

داری و  از منظر معتزله، نماز و یاد خدا بهترین وسیله برای خویشتن  

می  جلوگیری  طغیان  روح  از  و  است  غرایز  نمازگزار کنترل  کند. 

های انسان  همواره به یاد خداست؛ خدایی که بر تمام رفتارها و اندیشه 

شود،  ها میآگاه است. یاد خدا موجب تعادل در انسان و تعدیل هوس 

کند. فروغ میدر حالی که غفلت از خدا، عقل و خرد را تیره و کم

روزه نیز نقش تربیتی مهمی دارد. روزه موجب شکوفایی استعدادها،  

و   اراده  تقویت  و  معنوی،  کمال  به  رسیدن  برای  کوشش  و  تلاش 

می انسان  اخلاقی  تمرین شخصیت  روزه  معتزله،  نظر  از  شود. 

آن باعث ایجاد عادت    خودداری و پرهیزکاری است و نظم و استمرار

ملکه می مقاومت  و  و  استقامت  فواید جسمی، روزه  بر  شود. علاوه 

 .کندروحی انسان را نیز تقویت می

 مبنای تعلیم و تربیت در الگوی نظری معتزله ـ 5

 محورگرایی خدا انسان ـ1ـ5

ترین تفاوت مکتب تربیتی اسلامی با دیگر مکاتب، نگاه به جهان  مهم 

و انسان است. برخی مکاتب، تربیت را بر محور غیرخدا مانند پرورش  

قرار می اخلاق  و  فضیلت  رفاه،  توحید  عقل،  بر  تأکید  معتزله  دهند. 

و   خداست  ذات  و  صفات  یگانگی  معنای  به  توحید  دارند؛  الهی 

داند. معتزله به عدل الهی  استدلال عقل نیز این وحدت را ضروری می

معتقدند؛ اگر خداوند مردم را مکلف به ایمان و اخلاق کند اما اختیار  

ندهد، مجازات غیرمؤمنان و فاسقان غیرمنصفانه خواهد بود. بنابراین،  

اصل عدل مستلزم اختیار انسان است. انسان موجودی مختار و مسئول 

 .ع شناخت اوستافعال خود است و عقل منب

 تعبدمداری  ـ2ـ5

ای که  این اصل بر پرورش روحیه تعبد در متربی تأکید دارد، به گونه  

از دستاوردهای   او شکل گیرد.  الهی در  اوامر  از  متواضعانه  اطاعت 

توان به انگیزش درونی، عزت نفس ناشی از اتکا تربیت خدامحور می

به خدا، و رهایی از احساس تنهایی اشاره کرد. معتزله پذیرش استقلال  

دانند و افراد را به رأی و آزادی عقل را با تقلید محض در تناقض می

فرا   اجتماعی  و  دینی  شناخت  در  عقل  از  استفاده  و  بررسی  و  نقد 

خوانند، در حالی که اشاعره عمل فرد را تنها به اطمینان از دستور  می

 .کنندکنند و آزادی عقل را در عمل لحاظ نمی خداوند محدود می

 اصول تربیت دینی از نگاه مکتب معتزلهـ 6

اصل فراهم نمودن زمینه مناسب برای ایجاد علوم  ـ1ـ6

 دینی 

و    والدین  از سوی  دینی  علوم  یادگیری  برای  بسترهای لازم  ایجاد 

مربیان اهمیت زیادی دارد. قرآن نیز بر جایگاه رفیع دانش تأکید کرده 

گونه که در آیه »و  ساز رشد عقل است. همان و یادگیری علم، زمینه 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

5 

شرط رشد  « آمده است، آگاهی و دانش پیش 1ما یعقلها إلا العالمون

چنین   کردن  فراهم  بنابراین،  استعدادهاست.  شکوفایی  و  عقل 

 .هایی باید مورد توجه مربیان و اولیاء قرار گیردزمینه

با  ـ  2ـ6 متناسب  معرفتی  سطح  ارتقاء  و  سهولت  اصل 

 ظرفیت فراگیرنده 

و    عاطفی  شناختی،  توان  به  توجه  با  باید  دینی  مفاهیم  آموزش 

روی پرهیز شود.  گیری یا زیاده انگیزشی فرد انجام شود و از سخت

هدف، برانگیختن علاقه و رغبت متربی به مفاهیم دینی است، نه صرفاً 

اند: »آموزش دهید  انتقال اطلاعات. پیامبر اکرم )ص( نیز تأکید داشته 

بندی رشد  معتزله برای مرحله «.  گیری نکنیدو آسان بگیرید و سخت 

ها و استعدادها را معیار قرار  انسان، تغییرات مهم و اساسی در قابلیت 

 .کننداند و بر اساس آن، مراحل تعلیم و تربیت را تعیین میداده 

 بخشی در تربیت دینی اصل آگاهیـ 3ـ6

آموزش دینی نباید به تحمیل عقیده و تقلید کورکورانه منجر شود،   

بلکه باید بر درک و آگاهی مفاهیم مبتنی باشد. حفظ و تکرار مطالب  

علی   امیرالمؤمنین  نیست.  کافی  اما  است،  لازم  کودکی  سنین  در 

فرموده علیه  و  السلام  تکرار  فضل  از  انجع  تفهمّ،  و  فکر  »فضل  اند: 

از   مؤثرتر  بسیار  فکری،  فعالیت  و  تفکر  با  همراه  یادگیری  دراسه«. 

 .صرف تکرار است

 اصل افزایش حب عبودیـ 4ـ6

حب عبودی به معنای ترجیح دادن رضای خدا بر رضای خود و عمل   

بر اساس شناخت توحیدی است. این محبت انسان را به کارهایی وا  

آنمی اجتماعی  عقل  که  نمیدارد  را  الهی  ها  محبت  زیرا  پسندد، 

  ۲1شود. مراحل تربیت از تولد تا  موجب انگیزش در مسیر بندگی می 

تقسیم  اخلاقی،  و  روانی  جسمی،  تغییرات  اساس  بر  بندی  سالگی، 

 :شودمی

تا   • شناخت  سالگی:    ۷کودکی  و  تربیت  اساس  و  پایه 

 .اولیه

 
 . 43سوره عنکبوت، آیه   1

سن سیادت کودک؛ آموزش اطاعت و  سالگی:    14تا   ۷ •

 .فرمانبرداری

رشد  سالگی:    21تا   14 • و  تربیتی  نظر  از  نسبی  بلوغ 

 .شخصیت اخلاقی و عقلی

 اصل جذب و دفع در تربیت دینی  ـ5ـ6

نیز    اصل جذب و دفع به عنوان یک قاعده هستی، در تربیت دینی 

به   ابزارهای جذب نوجوان  از  از دیدگاه معتزله، یکی  کاربرد دارد. 

دین، ابراز محبت است؛ هم به شکل صریح و آشکار و هم به صورت  

بر   استواری  مانند  اجتماعی،  پسندیده  اخلاق  غیرمستقیم.  و  تلویحی 

آزار، برابر  در  صبر  راه   حق،  جمله  از  مدارا،  و  ایجاد  سخاوت  های 

 .انگیزه و جذب متربی به مسیر دینی هستند

 بکارگیری »روش الگوگیری« در تعلیم و تربیت اسلامی ـ  ۷

 مفهوم روش الگویی ـ1ـ۷

های دینی بر بیان شیوه شایسته الگوهای  روش الگویی از منظر آموزه  

به  اسوه،  وجود  ضرورت  است.  مبتنی  امت، الهی  راهنمایی  منظور 

نمایش مفاهیم و ارائه ملکات اخلاقی است که سبب ایجاد انگیزش 

شود. هدف این روش آن است که فرد در گفتار و رفتار  در متربی می

رفتار   الگوگیری،  طریق  از  و  شود  نزدیک  مطلوب  نمونه  به  خود، 

اتباع آگاهانه   اقتدا و  فردی و اجتماعی او اصلاح گردد. نکته مهم، 

است؛ یعنی فرد با شناخت و آگاهی از یک الگوی نیکو، پیروی کند.  

شده و هدف ارائه الگوهای مثبت  پیروی کورکورانه در اسلام مذمت  

نیز در موارد مت عدد به معرفی الگوهای  و حقیقی است. قرآن کریم 

 .الهی پرداخته است

 اصول روش الگویی ـ2ـ۷

است که مربیان را در تربیت    استوار  دو اصل مهم روش الگویی بر   

ارتباط نزدیک و مستمر  این دو اصل عبارتند از: الف(  کند.  هدایت می

های  ویژگیو ب(    گیری از ابزارهای متنوعبین مربی و متربی با بهره 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

6 

های شناختی، عاطفی و رفتاری، مبتنی بر نفوذ  الگو و متربی در حیطه 

 .معنوی و رفتار نیک

 گرایی و خردمحوری در تعلیم و تربیت روش عقلـ 3ـ۷

قاضی عبدالجبار معتقد است حسن چیزی است که به دلیل نفی قبح  

شود.  شود و قبیح، به دلیل وجوه معقول زشت شمرده میحاصل می

و   خدا  فعل  جمله  از  امور  بسیاری  اثبات  مبنای  عقلانی،  معیار  این 

مکلفیت انسان توسط خداوند است. معتزله، نخستین گروه اهل سنت  

حوزه  تمام  در  را  عقل  محوریت  کردند،  که  تأکید  دینی  های 

کردند. عقل گرایی معتزله  های دینی را از طریق عقل تبیین میآموزه 

 :در دو محور نظری و عملی مورد بحث است 

 .کشف حقایق و شناخت واقعیاتعقل نظری: 

تشخیص بایدها و نبایدها، به عبارت دیگر حسن و قبح  عقل عملی:  

 .عقلی

 پرورش قدرت آزادی، اختیار و مسئولیت در فرد ـ4ـ۷

معتزله بر خالقیت انسان نسبت به افعال خود تأکید دارند و معتقدند   

که افعال انسان مخلوق خدا نیست و متعلق به خود او است. تعلق فعل  

و بر این اساس انسان شایسته    به انسان بر اساس حدوث است نه کسب

گیرد؛ به همین دلیل عدالت الهی در پاداش و کیفر  مدح و ذم قرار می 

می نظر  برقرار  مانند  دیدگاه،  این  با  مخالفت  آنان،  دیدگاه  از  شود. 

اثر شدن  اشاعره، باعث از بین رفتن تمایز بین نیکوکار و بدکار و بی

 .پیامبران و احکام اجتماعی خواهد شد

 توجه به امر به معروف و نهی از منکر ـ 5ـ۷

ای به اجرای این فریضه دینی دارند و به مبارزه با  معتزله اهتمام ویژه  

گرا علاوه بر بعد فردی،  پردازند. تربیت دینی عقلالحاد و زندقه می 

و   جامعه  اصلاح  آن  هدف  و  دارد  تأکید  نیز  اجتماعی  بعد  بر 

 .ها در برابر تهدیدات فکری استبخشی عقلمصونیت 

 معیت علم و عمل  ـ6ـ ۷

در نظر معتزله، عمل بخشی از ایمان است و ترک آن موجب خروج   

شود. دین و ایمان برای معتزله شامل همه احکام فرعی و  از ایمان می

گرا، تنها ارائه مطالب نظری نیست، بلکه  عملی است. تربیت دینی عقل 

 .باید دانش منجر به عمل شود

 تشویق و تنبیه در تربیت ـ ۷ـ۷

بر پایه وعده و وعیدهای الهی معتقدند که تحقق وعده   ها و  معتزله 

وعیدها قطعی است و این امر باعث انگیزه برای انجام واجبات و پرهیز  

از مصادیق  از گناهان می شود. اصل وعده )پاداش( و وعید )کیفر( 

 .گیردقاعده لطف است و تربیت بر اساس آن شکل می

 ابزار تعلیم و تربیت در مکتب معتزله  ـ8ـ ۷

معتزله ابزارهای متعددی را برای تحقق اهداف تعلیم و تربیت اسلامی   

ها بر نقش عقل  ها عقل و استدلال بود. آن معرفی کردند که محور آن 

در فهم و تشخیص حسن و قبح افعال انسانی تأکید داشتند و معتقد  

های عقلانی انسان  گیری از تواناییبودند که تعلیم و تربیت بدون بهره 

است   روش (Hosseini, 2016)ناقص  راستا،  این  در  های  . 

گرفت  وگو شکل میآموزشی معتزله بر پایه پرسش و پاسخ و گفت 

دانش  صرفاً  تا  و  شوند  استدلالی  و  نقادانه  تفکر  به  قادر  آموزان 

نکنند   حفظ  را  به  (Karimi, 2024)اطلاعات  معتزله  همچنین،   .

ها را نه تنها  دادند و آموزش آن تحلیل و تفسیر متون دینی اهمیت می

کردند. این  به خواندن بلکه به نقد و بررسی عقلانی متون محدود می 

می مربیانی  و  معلمان  پرورش  به  انتقال  رویکرد  توانایی  که  انجامید 

 .ای منطقی و مستدل را داشتندمفاهیم دینی و اخلاقی به شیوه 

علاوه بر ابزارهای فکری، معتزله به اهمیت اخلاق فردی و اجتماعی   

ویژه  توجه  تربیت  به  در  امر  عدالت،  همچون  اصولی  داشتند.  ای 

تأکید   تربیت اخلاقی مورد  به عنوان مبانی  نهی از منکر،  معروف و 

همچنین تأسیس مراکز علمی و آموزشی در شهرهای  .  گرفتندقرار می

بزرگی مانند بصره و بغداد، فضای مناسبی برای تدریس، پژوهش و  

می فراهم  اندیشمندان  آموزه پرورش  گسترش  باعث  و  های  کرد 

به این ترتیب، ابزار تعلیم و تربیت در  .  شدمعتزلی در جهان اسلام می

نه تنها بر دانش و مهارت های عقلانی تمرکز داشت،  مکتب معتزله 

نیز   بلکه اخلاق، تحلیل متون دینی و ایجاد محیط علمی مناسب را 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

7 

شد و بدین ترتیب نقش موثری در تحول نظام تعلیم و تربیت  شامل می

 مهم ترین این ابزارها عبارتند از: کرد. اسلامی ایفا می

انسان قادر به انتخاب فعل یا ترک آن است و اراده،  اراده:   .1

 .کندجهت تحقق مصلحت را انتخاب می

به سوی  انگیزه:   .2 انگیزه حالتی عقلانی است که فاعل را 

می هدایت  فعل  باعث  یک  اصلی  انگیزه  یک  تنها  کند. 

 .شودانتخاب فعل می

آرزو درباره امور دست نیافتنی است و به دستاورد  آرزو:   .3

 .شود، بر خلاف اراده منجر نمی

انسان تقوا:   .4 برتری  و  معیار  است  پرهیزکاری  و  دانش  ها 

 .تفکر نژادی و تفاخر به ثروت یا نسب مردود است

های فرهنگی و  معتزله بر تفاوت :  طلبینکوهش برتری  .5

ای برای شناخت و تفاهم تأکید دارند،  قومی به عنوان وسیله 

 .نه برتری یا دشمنی

 گیرینتیجه

 در اسلامی نخستینهای  قرن در کههایی  فرقه و مذاهب میان در 

از مذهب  گشت، پدیدار اسلام  اهمیت اندیشی آزاد نظر معتزله 

 کلامی طریقه ترین مهم و ترین بزرگ معتزله . مکتب دارد بسیاری

 طرفداران هجری چهارم تا  دومهای  قرن در که شودمی  شمرده 

 دوم از نیمه . است داشته  خردگرا و اندیش آزاد  متکلمان از زیادی

 زبان به ایران و سریان و یونان  فلسفه و معارف که هجری  م دو قرن

 معارف آن با اسلامی متکلمان  و بویژه  مسلمانان و شد ترجمه عربی

 را اذهان و شد ایجادها آن میان در فکری جنبش یک شدند، آشنا

 عقول و افکار و واداشت اسلامی عقاید در اندیشیدن تفکر و به

این   در.  آشنا گشت استدلال و تعقل با و افتاد تکاپو به اندیشمندان

واقع خردگرا و آزاداندیش گروهی میان  و تفکر در بین و 

 )مکتب را  روش آن که پیش گرفتند را روشی کلامی استدلالات

 عقلی استدلالات و منطقی تعقل آن، پیروان که اندخوانده  معتزله(

 به ظواهر رو این  از. دانستندمی  مقدم چیز هر بر را و آزاداندیشی

عقلی با را احادیث و قرآن آیات خصوص سنجیدند.  می  موازین 

 بر مبتنی فکری نظام یک را اعتزال و معتزله مکتب  بنابراین

 ترین درخشان حقیقت  در که انداسلام شمرده  عالم در خردگرایی

 است. بوده  عصر آن فکری جنبش ترینبرجسته  و

 خود اختیار و  اراده  با که است انسان بودن مختار به قائل معتزله 

 آفریننده  و فاعل خداوند  اگر معتزله نظر از .  دهدمی   انجام را اعمالش

قبیح فاعل صورت این  در باشد، ها  انسان  افعال  نیز شر و افعال 

 شر آفریننده  تواندنمی  و خیراست خداوند حالیکه در خواهدبود،

  خوب  را انسان طبیعت معتزله که رسدمی  نظر به سوی دیگر از.  باشد

معتقدند که آنجا از عبارتی به دانند،می  به توجه با انسان معتزله 

به   قادر عقل از استفاده  با بخصوص استعدادهایش وها  توانایی 

 این بر معتزله.است خویش زندگی مسیر و امور بد و نیک تشخیص

 یکدیگر بر بشر برتری افراد مالک پرهیزکاری و دانش که اند عقیده 

 نژادها، تفاوت از شده  انباشته اوهام و پندارها شکستن با معتزله.  است

 اند.تأکید کرده  هاانسان  برابری ارزش به

 مشارکت نویسندگان

 . در نگارش این مقاله تمامی نویسندگان نقش یکسانی ایفا کردند

 تعارض منافع

 .وجود ندارد یتضاد منافع  گونهچ یانجام مطالعه حاضر، ه در

 

EXTENDED ABSTRACT 
The present study offers a comprehensive 

theological-historical analysis of the pivotal role 

played by the Mu'tazila in shaping the foundations 

and trajectory of the Islamic educational system. 

Emerging during the early centuries of Islam, the 

Mu'tazilite school became synonymous with 

intellectual freedom, rationalism, and logical 

inquiry, distinguishing itself from other 

contemporary theological currents. This research 

underscores how, from the latter half of the second 

century AH, the introduction of philosophical and 

scientific thought from Greece, Syria, and Iran 

through translation catalyzed a cognitive 

transformation among Muslim scholars and 

theologians, fostering a climate conducive to 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

8 

rational debate and analytical scrutiny in theology 

and education. By asserting the autonomy of 

human reason to discern worldly and spiritual 

matters, the Mu'tazila envisioned education not as 

mere transmission of dogma but as a dynamic 

process aimed at nurturing free, responsible, and 

rational human beings. Consequently, their 

pedagogical strategies incorporated innovative 

teaching methods, such as questioning, disputation, 

dictation, and particularly debate, complementing 

traditional modalities like oral narration and study 

circles. Their intellectual climate also facilitated 

the rise of major rationalist figures such as Al-

Kindi, Muhammad ibn Zakariya al-Razi, and the 

Brethren of Purity, who profoundly influenced the 

development of philosophical and natural sciences 

in the Islamic world. In this sense, the study 

positions Mu'tazilite rationalism as a foundational 

element in the historical continuum of Islamic 

pedagogy, where educational objectives, methods, 

content, and institutions were redefined through the 

lens of reason and ethics. 

Central to this analysis is the investigation of the 

major scholarly centers that nurtured and 

propagated Mu'tazilite thought, notably the Basra 

and Baghdad schools. The Basra school, 

considered the cradle of Mu'tazilism, emerged in 

the early second century AH and achieved 

intellectual maturity through the contributions of 

pioneers such as Wasil ibn Ata and Abu al-Hudhayl 

al-Allaf, the latter incorporating Aristotelian 

notions of substance and accident while 

maintaining the indivisibility of atomic parts (Al-

Ashʿarī, 1977; Fakhry, 1993). The Baghdad 

school, established in the late second century AH 

by Bishr ibn al-Mu'tamir, evolved under the 

influence of Basran teachings and developed 

distinct theological and political stances, including 

the principle of human accountability for actions, 

which later inspired Abu al-Hasan al-Ashʿari’s 

notion of acquisition (Hassan, 2013; Mashkour, 

2000). The Baghdad Mu'tazilites exhibited an 

affinity toward Shi‘a doctrines, recognizing Ali ibn 

Abi Talib as superior to Abu Bakr and more 

deserving of leadership, as recorded by Ibn Abi al-

Hadid and noted in historical sources (Ibn Abi al-

Hadid, 2004; Nasr, 2004; Qalqashandi, 1987). 

These centers fostered scholarly environments 

marked by structured hierarchies of teaching 

roles—such as mudarris, shaykh, na’ib al-tadris, 

and mu‘id—where collaborative instruction, 

repetition, and intellectual debate were encouraged 

(Al-Suyūṭī, 1992; Ibn Khaldun, 1990; Munīr al-

Dīn, 1989; Subkī, 1992; Zaydān, 1993). Such 

organization enhanced the dissemination and 

institutionalization of Mu'tazilite pedagogy within 

the broader Islamic educational framework. 

In addition to institutional structures, the Mu'tazila 

developed a distinctive curriculum rooted in the 

primacy of reason (‘aql) and the integration of 

religious sciences with rational inquiry. They 

treated Qur'an studies as part of their doctrinal 

principle of divine justice (‘adl), considering the 

scripture as an act of God that must be judged as 

good or evil through rational standards (Darani, 

2002; Jaheshiari, 1969). Eminent Mu'tazilite 

exegetes such as Abu Bakr al-Asam, Ibrahim ibn 

Isma‘il ibn ‘Ulayya, Abu Ali al-Jubba'i, and Abu 

Hashim al-Jubba'i emphasized rational 

hermeneutics, often rejecting solitary (ahad) 

hadiths unless transmitted by numerous authorities, 

thereby elevating epistemic certainty (De Boer, 

1984; Sediqi, 1993). This rationalist epistemology 

shaped their educational goals, which prioritized 

intellectual maturity, ethical cultivation, and 

spiritual fulfillment over rote memorization. They 

envisioned the ultimate aim of education as 

attaining proximity to God through the exercise of 

human free will, aligning worldly knowledge and 

ethical conduct toward divine satisfaction. Thus, 

their pedagogy integrated spiritual disciplines such 

as prayer and fasting with intellectual and moral 

development, viewing ritual practices as training in 

self-control, perseverance, and ethical fortitude. 

This holistic conception of education, merging 

rational, moral, and spiritual dimensions, 

differentiated the Mu'tazila from more fideistic 

schools like the Ash'arites, who subordinated 

reason entirely to scriptural commands. 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

9 

Philosophically, the Mu'tazilite educational model 

was grounded in two foundational principles: God-

centered humanism and rational autonomy. They 

upheld divine unity (tawhid) and justice (‘adl) as 

core theological premises, arguing that moral 

responsibility requires human free will, and that 

God’s justice would be compromised if humans 

lacked the capacity to choose (Hosseini, 2016). 

This anthropology positioned humans as rational, 

autonomous beings accountable for their actions, 

which has profound implications for education: 

learning becomes an act of moral agency rather 

than passive reception. Concurrently, while 

emphasizing obedience to divine commands 

(ta‘abbud), they rejected blind imitation (taqlid) 

and encouraged critical reasoning, debate, and 

evidence-based inquiry (Karimi, 2024). This 

balance between rational inquiry and spiritual 

devotion fostered learners who were intellectually 

independent yet morally anchored. They also 

articulated specific principles of religious 

education, such as providing conducive 

environments for learning, tailoring instruction to 

learners’ cognitive capacities, fostering awareness 

rather than coercion, cultivating love of servitude 

to God, and employing attraction and aversion 

strategically to motivate learners. Such principles 

reveal a nuanced pedagogy attentive to 

psychological development, where stages of 

growth—from childhood through adolescence—

were mapped to corresponding educational 

methods emphasizing discipline, ethical formation, 

and rational engagement. 

Methodologically, the Mu'tazila championed the 

use of role-modeling (uswa) as a pedagogical 

method, advocating conscious emulation of 

virtuous figures as a means to internalize ethical 

dispositions and inspire motivation. They insisted 

that imitation must be informed and rational, 

condemning blind following, and they highlighted 

the importance of close, sustained interaction 

between teacher and learner to enable the 

transmission of cognitive, emotional, and 

behavioral traits. Their instructional methods 

prioritized dialogical techniques—questions, 

debate, and critical discussion—over mere 

memorization, with the goal of cultivating 

analytical and critical thinking skills. By 

embedding rationalism into both the content and 

method of education, they nurtured scholars 

capable of logical argumentation and ethical 

discernment, who could reinterpret religious texts 

through reasoned critique. In parallel, they stressed 

that knowledge must be conjoined with action (‘ilm 

wa ‘amal), holding that faith entails both belief and 

deeds, and that abandoning prescribed acts leads to 

the forfeiture of faith. Their moral framework also 

incorporated the principles of enjoining good and 

forbidding evil (amr bi al-ma‘ruf wa nahy ‘an al-

munkar), promising divine reward and punishment 

as motivators within an educational system rooted 

in ethical responsibility and accountability. These 

elements demonstrate how their pedagogy 

intertwined cognitive, ethical, and spiritual 

development within a rationalist framework, 

offering a comprehensive model of education that 

transcended mere scholasticism to cultivate holistic 

human excellence. 

In sum, this study elucidates the profound and 

enduring imprint of Mu'tazilite rationalism on the 

formation and evolution of the Islamic educational 

system, showing that their intellectual legacy was 

neither temporally nor geographically confined but 

has resonated through centuries of Islamic thought. 

By institutionalizing rational inquiry, redefining 

educational goals, designing innovative curricula, 

and integrating moral and spiritual disciplines into 

pedagogy, the Mu'tazila provided a coherent 

framework that shaped both individual and societal 

education. Their emphasis on reason as the arbiter 

of truth empowered learners to transcend dogma 

and engage critically with religious and worldly 

knowledge, while their ethical principles anchored 

education in responsibility, justice, and human 

dignity. The findings suggest that revisiting and 

reinvigorating Mu'tazilite educational principles 

could offer valuable insights for reforming 

contemporary Islamic educational systems, 

enhancing their capacity to nurture critical 

thinking, ethical integrity, and spiritual depth in 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

10 

learners. By situating reason at the heart of 

education without severing its ties to moral and 

spiritual commitments, the Mu'tazila crafted an 

enduring paradigm that can inspire present-day 

efforts to harmonize faith and reason in pursuit of 

human flourishing. 

 

References 
Al-Ashʿarī, A. a.-Ḥ. (1977). Al-Ibāna ʿan uṣūl al-

diyāna. Dār al-Anṣār.  
Al-Suyūṭī, J. a.-D. (1992). Tārīkh al-Khulafāʾ. 

Dār al-Fikr.  
Darani, K. (2002). History of education in Iran 

before and after Islam. SAMT Publications.  
De Boer, T. J. (1984). History of philosophy in 

Islam. Ataee Publishing.  
Fakhry, M. (1993). A history of Islamic 

philosophy. Academic Publishing Center.  
Hassan, I. H. (2013). Political history of Islam. 

Badregh-e Javidan Publishing.  
Hosseini, S. H. (2016). Islamic humanities: Half 

a century of faith and jihad. Proceedings of 
the National Conference on Islamic 
Education,  

Ibn Abi al-Hadid. (2004). Sharh Nahj al-
Balagha li Ibn Abi al-Hadid. Maktabat 
Ayatollah al-Mar'ashi.  

Ibn Khaldun, A. R. (1990). Muqaddimah of Ibn 
Khaldun. Elmi va Farhangi Publishing.  

Jaheshiari. (1969). Al-Wuzara' wa al-Kitab. 
Taban.  

Karimi, B. (2024). Religious education 
pathology in the preschool education: A 
phenomenographic study. Journal of 
Research in Islamic Education Issues, 
32(62), 11-44.  

Mashkour, M. J. (2000). History of Shia and 
Islamic sects up to the fourth century. 
Nashr-e Eshraq.  

Muhammad ibn Ahmad, S. a.-D. (1996). Sīr al-
'Alām al-Nubalā' (Vol. 1). Al-Risālah 
Foundation.  

Munīr al-Dīn, A. (1989). Nahāḍ al-Ta'līm fī al-
Islām. Āstān Quds Razavī.  

Nasr, S. H. (2004). The Islamic Rationalist 
Tradition in Iran. Qasideh Sara 
Publications.  

Qalqashandi, A. b. A. (1987). Subh al-'asha. Dar 
al-Kutub al-'Ilmiyya.  

Sediqi, G. (1993). Religious movements in Iran 
during the second and third centuries. 
Pazhang Publishing.  

Shalaby, A. (1998). The history of education in 
Islam. Islamic Culture Publishing Office.  

Subkī, A. a.-W. (1992). Ṭabaqāt al-Shāfi'īyah 
al-Kubrā (Vol. 4-5).  

Zaydān, J. (1993). Tārīkh tamaddun-e Islām. 
Amīr Kabīr Publications.  

 


