
 

 

 

How to cite: Tabrizi, Z., Abaei Koopaei, M., & Darai, R. (2026). Conceptual 

Elucidation of Afterlife Life Based on the Principle of the Nobler Contingency (Imkān 

al-Ashraf): A Comparative Approach to the Views of Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā. 

Islamic Knowledge and Insight, 4(4), 1-17. 

استناد  و دارا  ،ییکوپا  یی زهرا.، عبا  ،یز یتبر:  دهیشیوه  بر  .  (140۵)  الله.روح  ،ییمحمود.،  مفهومی حیات اخروی  تبیین 

 . 1- 1۷(،  4)4  ،و بصیرت اسلامیمعرفت   .های میرداماد و ملاصدرااساس قاعده امکان اشرف: رویکرد تطبیقی بین دیدگاه

 

© 2026 the authors. This is an open access article under the terms of the Creative 

Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) License. 

گواهی   صورت دسترسی آزاد مطابق باانتشار این مقاله به. تمامی حقوق انتشار این مقاله متعلق به نویسنده است 140۵ © 

(CC BY-NC 4.0) صورت گرفته است . 

Submit Date: 02 July 2025 

Revise Date: 15 November 2025 

Accept Date: 22 November 2025 

Initial Publish: 18 December 2026 

Final Publish: 22 December 2026 

 1404 ر یت 11ارسال:  خیتار 

 1404آبان  ۲4: یبازنگر  خیتار

 1404آذر  1  : رشیپذ خیتار

 1404آذر  ۲6: هی چاپ اول خیتار

 140۵ ید  1: ییچاپ نها خیتار
 

 Volume 4, Issue 4, Year 2026 140۵، سال چهارم، شماره چهارمدوره 

Islamic Knowledge and Insight   معرفت و بصیرت اسلامی 

Conceptual Elucidation of Afterlife Life Based 

on the Principle of the Nobler Contingency 

(Imkān al-Ashraf): A Comparative Approach 

to the Views of Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā 

تبیین مفهومی حیات اخروی بر اساس قاعده   

های  امکان اشرف: رویکرد تطبیقی بین دیدگاه 

 میرداماد و ملاصدرا 

1. Zahra Tabrizi: Department of Islamic Philosophy and Theology, ST.C., 

Islamic Azad University, Tehran, Iran 

2. Mahmoud Abaei Koopaei*: Department of Islamic Philosophy and 

Theology, ST.C., Islamic Azad University, Tehran, Iran. (Email: 

m_abaeikoopaei@azad.ac.ir) 

3. Rohollah Darai: Department of Islamic Philosophy and Theology, 

ST.C., Islamic Azad University, Tehran, Iran 

 رانیا تهران، ،یواحد تهران جنوب، دانشگاه آزاد اسلام ،یاسلامگروه فلسفه وکلام : یزیزهرا تبر. 1 

 تهران، ،یواحد تهران جنوب، دانشگاه آزاد اسلام  ،یگروه فلسفه وکلام اسلام:  *ییکوپا ییمحمود عبا.  ۲

 (m_abaeikoopaei@azad.ac.ir: )پست الکترونیک. رانیا

 رانیا تهران، ،یواحد تهران جنوب، دانشگاه آزاد اسلام ،یگروه فلسفه وکلام اسلام: ییروح الله دارا. 3

Abstract 
The issue of afterlife life is one of the most fundamental subjects in 

Islamic philosophy, bearing a deep connection with ontology, 

epistemology, and philosophical anthropology. One of the major 

philosophical principles that can play a decisive role in this domain is 

the principle of Imkān al-Ashraf (“the Nobler Contingency”). 

According to this principle, the existence of a higher ontological degree 

has priority over the existence of a lower one, and this very assumption 

became a metaphysical foundation for the School of Isfahan and for 

Ṣadrian ḥikma mutaʿāliya. The central question of this study concerns 

the role of the principle of Imkān al-Ashraf in the rational explanation 

of afterlife life, and the ways in which the perspectives of Mīr Dāmād 

and Mullā Ṣadrā differ or converge on this matter. The research method 

is analytical–comparative and is carried out through a close 

examination of the works of Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā, along with 

relevant philosophical and exegetical sources. The findings indicate that 

Mīr Dāmād, based on his doctrine of ḥudūth dahrī (atemporal 

origination), employs the principle of Imkān al-Ashraf to clarify the 

status of the Barzakh world and its relation to resurrection, whereas 

Mullā Ṣadrā—by integrating this principle with substantial motion, the 

immateriality of imagination, and the gradation of existence—offers a 

more comprehensive and dynamic account of the post-mortem levels of 

being and even bodily resurrection. The conclusion is that although both 

philosophers accept the principle itself, the fundamental difference 

between ḥudūth dahrī and substantial motion leads Mullā Ṣadrā’s 

explanation of afterlife life to exhibit greater coherence and 

philosophical efficacy. 

 

Keywords: Principle of the Nobler Contingency; Afterlife Life; 

Resurrection; Mīr Dāmād; Mullā Ṣadrā; Islamic Philosophy. 

 

 

 چکیده 
بنیادی از  با  مسأله حیات اخروی  پیوندی عمیق  ترین مباحث در فلسفه اسلامی است که 

تواند شناسی دارد. یکی از قواعد مهم فلسفی که می شناسی و انسانشناسی، معرفتهستی 

کند، قاعده »امکان اشرف« است. بر اساس این قاعده، وجود در این زمینه نقشی اساسی ایفا  

تر بر وجود مرتبه فروتر تقدم دارد و همین اصل در مدرسه اصفهان و حکمت  مرتبه عالی 

های متافیزیکی قرار گرفته است. پرسش اصلی این پژوهش  متعالیه صدرایی مبنای استدلال

و   تبیین عقلانی حیات اخروی دارد  امکان اشرف چه جایگاهی در  قاعده  آن است که 

هایی دارند. روش  ها و شباهتهای میرداماد و ملاصدرا در این خصوص چه تفاوتدیدگاه

تحقیق، تحلیلی ـ تطبیقی است و با تکیه بر آثار میرداماد و ملاصدرا و نیز منابع فلسفی و  

د با ابتنا بر نظریه دهد که میرداما های تحقیق نشان می تفسیری مرتبط انجام گرفته است. یافته

حدوث دهری، قاعده امکان اشرف را در تبیین جایگاه عالم برزخ و نسبت آن با معاد به  

گیرد، در حالی که ملاصدرا با تلفیق این قاعده با حرکت جوهری، تجرد خیال و  کار می 

تر از مراتب پس از مرگ و حتی معاد جسمانی تر و پویاتشکیک وجود، تصویری جامع

دهد. نتیجه آن است که هرچند هر دو فیلسوف در پذیرش اصل قاعده مشترکند،  ارائه می 

شود تبیین ملاصدرا اما تفاوت بنیادین میان حدوث دهری و حرکت جوهری موجب می 

 . از حیات اخروی انسجام و کارآمدی بیشتری داشته باشد

فلسفه :  کلیدواژگان ملاصدرا؛  میرداماد؛  معاد؛  اخروی؛  حیات  اشرف؛  امکان  قاعده 
 . اسلامی 

 

  

   
 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

2 

 مقدمه 

بنیادی  از  های فلسفه  ترین دغدغه مسأله حیات اخروی همواره یکی 

دنیا   به  انسان  زندگی  اسلامی،  اندیشه  منظر  از  است.  بوده  اسلامی 

نمی اخروی  محدود  و  برزخی  نشئات  در  آن  استمرار  بلکه  شود، 

رو فیلسوفان مسلمان، در  گردد. از همین حقیقتی انکارناپذیر تلقی می

اند برای تبیین عقلانی این حقیقت،  کنار متکلمان و عارفان، کوشیده 

ای ارائه دهند. اهمیت این موضوع تنها نظری  مبانی متافیزیکی ویژه 

گسترده  اخلاقی  و  عملی  پیامدهای  بلکه  که  نیست،  چرا  دارد؛  ای 

های اخلاقی و الهیاتی  نگرش به معاد و آخرت مبنای بسیاری از ارزش

 . (Tabataba'i, 1984)در تمدن اسلامی بوده است 

در این میان، قاعده »امکان اشرف« جایگاه خاصی دارد. بر اساس این 

قاعده، در مراتب هستی، تحقق موجود اشرف بر موجود اخسّ مقدم  

تر ای عالی ای نازل وجود داشته باشد، ضرورتاً مرتبه است و اگر مرتبه 

پیش از آن تحقق یافته است. این اصل که ریشه در حکمت اشراقی 

ویژه در حکمت متعالیه  سهروردی دارد، بعدها در فلسفه میرداماد و به 

گسترده  کاربست  یافت  ملاصدرا  .  (Mir Damad, 1988)تری 

تواند مبنای عقلانی برای اثبات مراتب  اهمیت آن در این است که می

فراهم   آخرت  و  برزخ  عوالمی چون  ضرورت  تبیین  و  وجود  عالی 

 .آورد

میرداماد، فیلسوف برجسته مدرسه اصفهان، با ابتنای بر نظریه حدوث  

دهری، عالم را به سه ساحت سرمد، دهر و زمان تقسیم کرده و با تکیه  

ای میانی  عنوان مرتبه بر قاعده امکان اشرف، جایگاه عالم برزخ را به 

میان دنیا و آخرت توضیح داده است. به نظر او، روح انسانی پس از  

یابد و همین امر  ای متوسط حضور میمفارقت از بدن مادی در نشئه 

نیز قابل نشان می بر پایه عقل فلسفی  دهد که معاد و حیات اخروی 

 .  (Mir Damad, 1988)تبیین است  

در مقابل، ملاصدرا با طرح نظریه حرکت جوهری و اصالت وجود،  

تبیینی تازه و پویاتر از مراتب پس از مرگ عرضه کرد. او با پذیرش 

تجرد خیال و مراتب طولی وجود، نشان داد که روح انسانی همواره  

در بستر حرکت جوهری در مسیر کمال قرار دارد و پس از مرگ نیز  

می ادامه  برتر  عوالم  در  را  خود   ,Mulla Sadra)دهد  حیات 

2001)  . 

یابد که  افزون بر این، در اندیشه او قاعده امکان اشرف چنان بسط می

شود  حتی تبیین معاد جسمانی و تجسم اعمال نیز در پرتو آن ممکن می

(Mulla Sadra, 2005) . 

دهد که  با وجود اهمیت فراوان این مباحث، پیشینه پژوهش نشان می

قاعده امکان اشرف عموماً در نسبت با اثبات عقول یا مراتب هستی  

است   شده  به (Guthrie, 2010)بررسی  تحقیقی  کمتر  اما  طور  ، 

مستقل و تطبیقی نقش آن را در تبیین حیات اخروی نزد میرداماد و  

این پژوهش در پی پر کردن  بنابراین،  ملاصدرا تحلیل کرده است. 

همین خلأ است. پرسش اصلی که مقاله در پی پاسخ به آن است چنین  

است: قاعده امکان اشرف چه نقشی در تبیین عقلانی حیات اخروی  

ها و  های میرداماد و ملاصدرا در این زمینه چه تفاوت دارد و دیدگاه 

با  شباهت  فیلسوف  دو  هر  که  است  آن  تحقیق  فرضیه  دارند؟  هایی 

تبیین عقلانی معاد را فراهم ساخته امکان  این قاعده  اما  پذیرش  اند، 

ملاصدرا با تلفیق آن با حرکت جوهری و تشکیک وجود، تصویری  

تر از مراتب پس از مرگ، از جمله معاد جسمانی، تر و منسجم جامع

تطبیقی   ـ  تحلیلی  نیز  مقاله  این  تحقیق در  است. روش  عرضه کرده 

است؛ بدین معنا که ابتدا مبانی نظری قاعده و جایگاه آن در فلسفه  

می بررسی  باب  اسلامی  در  ملاصدرا  و  میرداماد  آرای  سپس  شود، 

 .ددگرحیات اخروی تبیین و در پایان با یکدیگر مقایسه می

 پیشینه پژوهش

سنت  پژوهش  در  آخرت  و  برزخی  حیات  باب  در  متعددی  های 

اند.  اسلامی انجام شده که هر یک به بعُد خاصی از این مسئله پرداخته 

( با بررسی تطبیقی آرای ماتریدیان و سلفیان  1400امینی و همکاران )

اند که ماتریدیان بر زنده بودن اولیای الهی در برزخ و امکان  نشان داده 

حیات   سلفیان  که  حالی  در  دارند،  تأکید  خدا  اذن  به  آنان  تصرف 

عنصری اولیای الهی را انکار کرده و درخواست حاجت از آنان در  

( با  1399اند. در همین راستا، فیاضی )برزخ را مصداق شرک دانسته 

پرداخته   فرقه  این  عالمان  میان  اختلاف درونی  به  وهابیت  بر  تمرکز 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

3 

ها همچون ابن تیمیه و ابن قیم به نوعی  است؛ بدین معنا که متقدمان آن 

باز و آلبانی ارتباط  اند، اما متأخران مانند بن حیات برزخی اذعان داشته 

به  را  برزخ  و  دنیا  کرده میان  انکار  کلی  در  طور  مشابهی  تحلیل  اند. 

( اسماعیلی  و  پولادوند  ضمن  1399پژوهش  که  است  شده  ارائه   )

تأکید بر اصل باور به برزخ، اختلافات موجود در کیفیت و مصادیق  

در سوی دیگر،  .  آن را میان اهل سنت و وهابیت روشن ساخته است

تفسیری این مسئله پرداخته  تبیین فلسفی و  به  اند.  تحقیقات متعددی 

اند که حیات برزخی در قرآن  ( نشان داده 1394صالحی و فقیه حبیبی )

هایی چون شفاعت و توسل  در اثبات آموزه   و تفاسیر نقشی محوری 

دارد و انکار آن موجب نفی بسیاری از باورهای کلامی خواهد شد.  

بیت )ع( دو دیدگاه  ( نیز با تمرکز بر اهل1394نصیری و اسماعیلی )

متفاوت در باب بدن برزخی و بدن عنصری را بررسی کرده و با استناد  

به روایات، امکان حضور جسمانی و روحانی معصومان در برزخ را  

( به  1390اسماعیلی و نصیری )اند. علاوه بر این، حاجیتحلیل کرده 

مسئله جاودانگی در عذاب اخروی پرداخته و منازعه میان قائلان به  

بررسی  عقلانی  و  روایی  قرآنی،  منظر  از  را  آن  منکران  و  خلود 

پژوهش.  اندکرده  برخی  فلسفی،  حوزه  آرای در  به  مستقیماً    ها 

پرداخته  )ملاصدرا  اسماعیلی  »تروّح  1398اند.  نظریه  بازخوانی  با   )

جسم« در حکمت متعالیه نشان داده است که علاوه بر نفس، بدن نیز  

مرتبه می به  و  کرده  طی  را  اشتدادی  مسیر  برای  تواند  که  برسد  ای 

به   بودن،  مادی  عین  در  که  بدنی  باشد؛  شایسته  آخرت  در  حضور 

ارتقا میمرتبه لطیف  و  نظریه  ای روحانی  با  پیوند  ایده در  این  یابد. 

( کاظم  توسط  گرفته  ۲010حرکت جوهری،  قرار  توجه  مورد  نیز   )

ساز وحدت  است؛ وی تبیین کرده که چگونه حرکت جوهری زمینه

تدریجی نفس و بدن و در نهایت فهمی متفاوت از معاد جسمانی در  

دهد  ها نشان میهش در مجموع، پیشینه پژو . شوداندیشه ملاصدرا می

که اگرچه مطالعات پیشین عمدتاً به تحلیل کلامی یا فلسفی حیات  

پرداخته  آخرت  و  »قاعده برزخی  کاربست  تطبیقی  بررسی  اما  اند، 

امکان اشرف« در آرای میرداماد و ملاصدرا کمتر مورد توجه قرار 

روشن   را  حاضر  مطالعه  ضرورت  پژوهشی،  خلأ  این  است.  گرفته 

 . سازد می

 ادبیات پژوهش

 های آنمفهوم قاعده امکان اشرف و ریشه

اسلامی   در حکمت  پرکاربرد  فلسفی  قواعد  از  اشرف  امکان  قاعده 

هرگاه موجودی که در : » شوداست که مضمون آن چنین تقریر می

باشد،  مرتبه داشته  تحقق  امکان  است  فروتر  و  اخسّ  وجود،  از  ای 

«  تر پیش از او تحقق خواهد داشتضرورتاً موجودی اشرف و کامل

(Mulla Sadra, 2006)  ناقص موجود  تحقق  دیگر،  تعبیر  به   .

کامل موجود  تحقق  معلول خود  مستلزم  از  باید  علت  زیرا  است،  تر 

 . تواند از علت فراتر روداشرف باشد و معلول نمی

به  صورت مدوّن در آثار فیلسوفان اسلامی مطرح  هرچند این قاعده 

توان در فلسفه یونان نیز جست. افلاطون  های آن را می شد، اما ریشه 

های متغیر تأکید  در نظریه مثل، بر تقدم صور کامل و ثابت بر پدیده 

ای که هر موجود محسوس، ظلّ و انعکاسی از صورت  گونه داشت؛ به 

برتر خویش است. این ایده بعدها در فلسفه نوافلاطونی و آموزه فیض  

اشرف   امکان  قاعده  قالب  در  اسلامی  سنت  در  و  یافت  ادامه  نیز 

 .(Cohen, 2011)بندی شد  صورت

 نسبت قاعده امکان اشرف با مباحث علیت و امکان 

قاعده امکان اشرف پیوندی ناگسستنی با اصل علیت دارد. بر اساس  

و   است  علت  محتاج  خویش  وجود  در  معلولی  هر  علیت،  اصل 

تواند مستقل از آن تحقق یابد. از این رو، علت از حیث وجودی  نمی

باید نسبت به معلول خویش اشرف و اکمل باشد؛ چراکه فاقد شیء  

بنابراین، هیچ موجود  (.  فاقد الشیء لا یعطیه) تواند معطی آن باشدنمی

تر و اشرف  یابد مگر آنکه موجودی کاملناقص و نازلی تحقق نمی 

پیش از او موجود باشد که علت و مقوّم اوست. همین مضمون، هسته  

می تشکیل  را  اشرف  امکان  قاعده   ,Mir Damad)دهد  مرکزی 

2001)  . 

از این منظر، این قاعده نه صرفاً یک اصل اعتباری یا استحسانی، بلکه  

یک قاعده عقلی و برهانی است که در دل اصل علیت ریشه دارد و  



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

4 

مراتب طولی آن استبه  و  بعُد کیفی  بیانگر  از سوی دیگر،  .  نوعی 

ای نسبت این قاعده با مفهوم »امکان« در فلسفه اسلامی نیز اهمیت ویژه 

دارد. امکان در تعریف فلاسفه به معنای »عدم ضرورت وجود و عدم«  

است؛ یعنی موجود ممکن در ذات خود نه ضرورت وجود دارد و نه  

ضرورت عدم، بلکه در تحقق نیازمند علت است. حال اگر موجودی  

به   باشد،  داشته  تحقق  قابلیت  و اخسّ  ناقص  و در عین حال  ممکن 

تر از او که علت و منشأ اوست  ای اشرف و کاملحکم عقل باید مرتبه 

بدون   ناقص،  موجود  وجود  این صورت،  غیر  در  باشد.  یافته  تحقق 

اخسّ و کمال از نقص  تر، مستلزم صدور اشرف از  تحقق مرتبه عالی

خواهد بود که محال است. پس هرگاه تحقق موجود ممکن اخسّ  

پذیرفته شود، تحقق موجود اشرف ضرورت دارد. این همان مضمون  

 . شودقاعده امکان اشرف است که به زبان »امکان و علیت« بازگو می

به بیان دیگر، قاعده امکان اشرف تفسیر خاصی از علیت و امکان در  

ساختار مراتب وجود است. در علیت، تقدم وجودی علت بر معلول  

نیازمندی موجود ممکن به علت مطرح   ضروری است و در امکان، 

دهد و  شود؛ قاعده امکان اشرف این دو اصل را به هم پیوند می می

مرتبه  می یابد،  تحقق  بالفعل  ناقص  و  ممکن  موجود  هرگاه  گوید: 

تر موجود باشد. از همین روست که فیلسوفان  ترِ آن باید پیش کامل

وجود«   عالی  مراتب  اثبات  در  عقلانی  »اصل  را  قاعده  این  مسلمان 

بحث دانسته  در  را  و آن  عالم  اند  عقول، وجود  اثبات  همچون  هایی 

به  اخروی  حیات  و  معاد  تبیین  در  نهایت  در  و  گرفته   مثال،  اند  کار 

(Mulla Sadra, 2006) . 

 : بر اساس این پیوند، قاعده امکان اشرف کارکردی دوگانه دارد

هستی  (1 و  در  وجودی  مراتب  سلسله  اثبات  برای  شناسی، 

ضرورت تحقق عوالم اشرف )عقل و مثال( در کنار عالم 

 . ماده 

در معادشناسی، برای اثبات اینکه اگر حیات دنیوی انسان   (2

مرتبه   ضرورتاً  است،  موجود  و  ممکن  اخسّ(  )مرتبه 

تحقق  کامل نیز  روحانی  و  اخروی  حیات  یعنی  آن  تر 

 .خواهد داشت

را می اشرف  امکان  قاعده  ترتیب،  اصل  بدین  دو  از  برآیندی  توان 

بنیادی فلسفه اسلامی دانست: اصل علیت که تقدم علت بر معلول را  

کند، و اصل امکان که نیازمندی موجودات ممکن به علت را  بیان می

می به نشان  اخروی  حیات  پیوند،  این  پرتو  در  مرتبه دهد.  ای  عنوان 

کند و نه صرفاً  اشرف از وجود انسانی، امری عقلی و برهانی جلوه می

 .اعتقادی نقلی

 جایگاه قاعده امکان اشرف در فلسفه اسلامی

قاعده امکان اشرف یکی از قواعد کلیدی در حکمت اسلامی است  

ای در تبیین مراتب وجود و رابطه عوالم مختلف پیدا  جایگاه ویژه که  

کرده است. پس از سهروردی، این قاعده در مدرسه فلسفی اصفهان  

دو   ملاصدرا،  و  میرداماد  آثار  در  و  گرفت  قرار  توجه جدی  مورد 

دو   هر  هرچند  یافت.  بنیادین  کارکردی  مکتب،  این  برجسته  چهره 

مبان اما  پذیرفتند،  را  قاعده  این  آن فیلسوف  متفاوت  متافیزیکی  ها  ی 

کاربست  و  نتایج  شد  تفاوت سبب  آن  داشته  های  چشمگیری  های 

 . باشد

 میرداماد و قاعده امکان اشرف ✓

فلسفی   دستگاه  کوشید  دهری«،  »حدوث  نظریه  طرح  با  میرداماد 

اسلامی را در باب آفرینش و مراتب وجود بازسازی کند. او هستی  

تقسیم می به سه ساحت  الوجود و ذات  کند: سرمد، مرتبه واجب را 

الهی که فراتر از زمان و دهر است؛ دهر، مرتبه موجودات مجرد و  

ثابت مانند عقول و نفوس؛ و زمان، مرتبه موجودات مادی و متغیر. در  

این چارچوب، قاعده امکان اشرف جایگاهی محوری دارد، زیرا بر  

به  ماده  عالم  تحقق  آن،  صورتی  اساس  در  تنها  مراتب  اخسّ  عنوان 

تر معقول است که مراتب اشرف، یعنی عالم دهر و عالم سرمد، پیش

ض عوالم برتر  موجود باشند. بنابراین، وجود عالم محسوس بدون فر

 .  (Mir Damad, 1991)پذیر نیست امکان

بر   تنها  نه  میرداماد  فلسفه  در  اشرف  امکان  قاعده  ترتیب،  این  به 

می تأکید  وجود  طولی  مراتب  به ضرورت  بلکه  مبنای  کند،  عنوان 

نماید. افزون بر این، میرداماد در  نظریه حدوث دهری او نیز عمل می



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

5 

دهد که حیات  کند و نشان میمباحث معاد نیز به این قاعده استناد می

 . .اخروی و برزخی لازمه منطقی این نظام طولی است

 ملاصدرا و قاعده امکان اشرف  ✓

گذار حکمت متعالیه، با پذیرش اصولی چون اصالت  ملاصدرا، بنیان 

وجود، تشکیک وجود و حرکت جوهری، قاعده امکان اشرف را در  

کار گرفت. از منظر او، وجود حقیقتی واحد  چارچوبی پویا و جامع به 

پذیرد. بنابراین، تحقق هر مرتبه  و مشکک است که شدت و ضعف می

ای بالاتر و اشرف دارد؛ زیرا اگر  نازل از وجود، دلالت بر تحقق مرتبه 

مرتبه ضعیف وجودی تحقق یافته باشد، به حکم قاعده امکان اشرف، 

قوی  بود  مرتبه  خواهد  موجود  ضرورتاً   ,Mulla Sadra)تر 

2005) . 

گسترده  بسیار  متعالیه  حکمت  در  قاعده  این  فلسفه  کاربرد  از  تر 

میرداماد است. ملاصدرا با نظریه حرکت جوهری نشان داد که عالم  

نازل وجود،   مراتب  و  دارد  قرار  به سوی کمال  دائمی  ماده در سیر 

طور پیوسته در حال حرکت به سوی مراتب اشرف هستند. به همین  به 

نشانه  مادی  انسان  وجود  مراتب  دلیل،  و  مجرد  روح  وجود  از  ای 

تر است. او حتی معاد جسمانی را نیز با تکیه بر این قاعده توضیح  عالی

داد و بیان کرد که بدن مثالی و صور خیالی در آخرت، لازمه تحقق  

 . (Mulla Sadra, 2006)مراتب اشرف وجود هستند  

توان گفت که میرداماد از قاعده امکان اشرف در یک نگاه تطبیقی می

گانه )سرمد، دهر و زمان( و ضرورت برزخ  بیشتر برای اثبات عوالم سه 

می در  بهره  را  قاعده  این،  بر  افزون  ملاصدرا  که  حالی  در  گیرد، 

برد و آن را به  کار میدستگاهی پویا و مبتنی بر حرکت جوهری به 

دهد.  معاد جسمانی، تجرد خیال و حرکت تکاملی نفس نیز پیوند می 

منزله  بدین  به  اشرف  امکان  قاعده  میرداماد  نظام  در  اگر  سان، 

هستی پشتوانه  عالی  ای  مراتب  اثبات  و  دهری  برای حدوث  شناختی 

می مطرح  به  وجود  قاعده  همین  ملاصدرا  متعالیه  در حکمت  شود، 

می ابعاد معاد، از حیات  گردد که تماابزاری تحلیلی گسترده بدل می 

 .گیردبرزخی گرفته تا نظریه تجسم اعمال، را در بر می

 پیوند قاعده امکان اشرف با حیات اخروی

زندگی   اگر  است.  عمیق  بسیار  اخروی  حیات  با  قاعده  این  ارتباط 

ترین مرتبه وجودی او، تحقق یافته است،  عنوان نازل دنیوی انسان، به 

عالی  مراتب  نیز  ضرورتاً  اخروی  و  برزخی  حیات  یعنی  حیات،  تر 

تحقق خواهند یافت. به تعبیر دیگر، امکان تحقق حیات دنیوی، نشانه  

به   استدلال  این  است.  مرگ  از  پس  حیات  وجود  بر  عقلی  دلیل  و 

های وحیانی معاد را در قالبی دهد تا آموزه فیلسوف مسلمان اجازه می

میرداماد این پیوند را از رهگذر حدوث  .  عقلانی و فلسفی تبیین کند

می توضیح  حرکت دهری  چارچوب  در  را  آن  ملاصدرا  و  دهد 

کار می به  وجود  تشکیک  و  اختجوهری  همین  مبنایی،  گیرد.  لاف 

 .ها از معاد و حیات اخروی شده استهای آن ساز تفاوت تبیین زمینه

 مفهوم حیات در فلسفه و لغت

است. در  »موت«  نقیض  و  از ریشه »حی« گرفته شده  »حیات«  واژه 

رود و برای هر  کار میلغت، به معنای زنده بودن و در مقابل مرگ به

 .  (Ibn Manzur, 1993) متکلم ناطق استعمال شده است 

دادند  در فلسفه یونان باستان، حیات را با اصل نخستین امور پیوند می

رو، گاه آب یا  دانستند؛ از این و آن را امری مرطوب و در جنبش می

 . (Guthrie, 2010) شمردند آتش را منشأ حیات می 

افلاطون در رساله تیمائوس حیات را با »ایده زندگی« مرتبط ساخت  

و جهان را بر اساس سرمشق »زنده کامل« توصیف کرد؛ در نگاه او،  

 .  (Plato, 2001)اند  حیات، عقل و حرکت حقیقتی جدانشدنی 

و   دانست  منشأ حیات  و  اصل  را  نفس  النفس،  کتاب  در  نیز  ارسطو 

کرد  تفسیر  متفاوت  مراتب  با  انسان  و  حیوان  گیاه،  در  را  حیات 

(Aristotle, 2002)  . 

فیلسوف نوافلاطونی، فلوطین، حیات را به نفس نسبت داد و آن را  

 ,Plato)فناناپذیر دانست، زیرا نفس حیات را از غیر نگرفته است  

2001) . 

ابن  اسلامی،  حکمت  به در  حیات  میان  )یعنی سینا  اول  کمال  عنوان 

تفاوت   حرکت(  و  ادراک  )مانند  ثانی  کمال  و  نفس(  با  اتحاد 

 .  (Ibn Sina, 1992)گذارد می



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

6 

داند و از مساوقت وجود و  ملاصدرا حیات را عین نحوه وجود می

ای از حیات  گوید؛ به این معنا که هر موجودی بهره حیات سخن می

 Mulla)دارد و شدت و ضعف آن به مرتبه وجودی او بستگی دارد  

Sadra, 2001)  . 

به   متعلق  را  نظریه حدوث دهری، حیات  نیز در چارچوب  میرداماد 

کند عالم دهر دانسته و حیات حقیقی را از آنِ نفس مجرد معرفی می

(Mir Damad, 1988). 

جمع  یک  میدر  اسلامی بندی،  فلسفه  در  هرچند  گفت  توان 

  دهری   حدوث  مانند  -   های متفاوتی از حیات ارائه شده استبرداشت 

  متعالیه   حکمت  در   حیات   و  وجود  مساوقت   و   میرداماد  فلسفه   در

هر دو فیلسوف پیوندی عمیق میان حیات و    نهایت   در   اما  - ملاصدرا

 . اندمراتب وجود قائل

 مفهوم آخرت در قرآن و سنت

ر« و در برابر »اولی« به کار رفته است.    -   خ  -واژه »آخرت« از ریشه »أ

کریم   به  113قرآن  را  واژه  این  ترکیباتی بار  در  را  آن  و  برده  کار 

»النشأة الآخرة« آورده است )عنکبوت:   ؛ 1۲0همچون »دارالآخرة« و 

الهی  ۲(109یوسف:   ادیان  مشترک  ارکان  از  یکی  آخرت  آموزه   .

توان در عدل الهی و حکمت خلقت  است و فلسفه وجودی آن را می

نداشته  جست پاداش وجود  و  برای جزا  اگر عالمی  وجو کرد؛ زیرا 

 .  (Tabataba'i, 1984)باشد، آفرینش عبث خواهد بود  

و   هندی  مکاتب  برخی  و  اوستایی  متون  ابراهیمی،  ادیان  بر  افزون 

 ,Cohen)اند  بودایی نیز به نوعی حیات پس از مرگ اشاره کرده 

2011) . 

 حیات اخروی در فلسفه اسلامی

حیات اخروی در اندیشه فیلسوفان مسلمان، حیاتی روحانی و برتر از  

سینا معتقد بود که نفس انسانی مجرد است و  زندگی دنیوی است. ابن 

به بدن مادی، به حیات خود ادامه می نیاز  دهد  پس از مرگ، بدون 

حرکت  )ابن  بر  ابتنای  با  ملاصدرا  النفس(.  کتاب  الشفاء،  سینا، 

 
  اللَّهَ   إِنَّ   الْآخِرَةَ  النَّشأَْةَ   ینْشِئُ  اللَّهُ   ثُمَّقلُْ سِیرُوا فِی الْأَرْضِ فَانْظُرُوا کیَفَ بَدَأَ الْخلَْقَ   1

 قَدِیرٌ.  شَیءٍ کلُِّ عَلَى

جوهری، بر این باور بود که نفس در مسیر تکاملی خویش از ماده  

رسد جدا شده و در آخرت با بدنی مثالی و مجرد به حیات جاوید می

(Mulla Sadra, 2001)  . 

میرداماد نیز با نظریه حدوث دهری، حیات حقیقی را متعلق به نفس  

ای واسط میان دنیا و آخرت معرفی دانست و برزخ را مرحلهمجرد می

ادامه  می را  خویش  غیرمادی  حیات  انسانی  نفس  آن  در  که  کرد 

 . (Mir Damad, 1988)دهد می

مستقل   و  واقعی  اخروی حقیقتی  نیز، حیات  شیعه  متکلمان  منظر  از 

است و نفس پس از مرگ همراه با بدن مثالی به زندگی جدیدی وارد  

 .  (Kulayni Razi, 1986)شود می

و   مجرد  روحانی،  اسلامی حیاتی  فلسفه  در  اخروی  بنابراین، حیات 

مرحله  به  انسانی  نفس  آن،  پرتو  در  که  است  از  تکاملی  متعالی  ای 

 .های مادی و زمانییابد، جدا از محدودیتوجود دست می 

قاعده   اساس  بر  اخروی  حیات  درباره  میرداماد  دیدگاه 

 امکان اشرف 

ترین گذار مکتب فلسفی اصفهان، از مهم ق(، بنیان1041میرداماد )م  

آموزه  کوشید  که  است  با  فیلسوفانی  را  فلسفی  دینی  های  تعالیم 

ای خاص به  گونه سازگار سازد. وی با طرح نظریه حدوث دهری، به 

ای  مسئله آفرینش و مراتب وجود پرداخت و از این رهگذر تبیین ویژه 

از معاد و حیات اخروی ارائه داد. در اندیشه او، قاعده امکان اشرف  

 . نقشی اساسی در تبیین ضرورت عوالم برتر و از جمله عالم برزخ دارد

 حدوث دهری و تقسیم عوالم 

 :کندمیرداماد هستی را به سه ساحت تقسیم می

 . مرتبه ذات حق تعالی که فراتر از زمان و دهر است :سرمد •

فوق   :دهر • که  نفوس(  و  )عقول  مجرد  موجودات  مرتبه 

 .زمان است

 .مرتبه موجودات مادی و متغیر :زمان •

  الأَْرْضِ   فِی  یسیِرُوا  أَفلََمْوَمَا أَرْسلَنَْا مِنْ قبَْلِکَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِی إِلیَهِمْ مِنْ أهَلِْ الْقُرَى   ۲

 تَعْقلُِونَ.   أَفلََا اتَّقَوْا لِلَّذِینَ خیَرٌ الْآخِرَةِ وَلَدَارُ  قَبلْهِِمْ مِنْ الَّذِینَ  عَاقبَِةُ کَانَ کَیفَ  فیَنْظُرُوا



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

7 

تفسیر   »دهر«  در  بلکه  زمان،  چارچوب  در  نه  را  جهان  حدوث  او 

کند؛ به این معنا که همه ممکنات به نحو واحد و یکجا در مرتبه  می

 .  (Mir Damad, 1991)اند دهر حادث

نمی مادی  عالم  نظامی،  چنین  همواره  در  بلکه  باشد،  مستقل  تواند 

مسبوق به عوالم اشرف )عقل و مثال( است. همین مبنا، پیوند وثیقی  

اشرف   امکان  قاعده  مستلزم  با  ماده(  )عالم  اخسّ  وجود  زیرا  دارد، 

 .وجود اشرف )عالم مثال و عقل( است

 جایگاه عالم برزخ

یکی از دستاوردهای مهم این مبنا، پذیرش ضرورت عالم برزخ است. 

ای  به باور میرداماد، روح انسانی پس از مفارقت از بدن مادی، در نشئه 

یابد که همان عالم مثال یا برزخ متوسط میان دنیا و آخرت حضور می

واسطه  مرتبه  این  تحقق  اشرف است.  امکان  قاعده  اساس  بر  ای 

ضروری است، زیرا امکان وجود موجودی مانند انسان مادی، که در  

ای نازل قرار دارد، دلالت بر تحقق مراتب اشرف، از جمله روح  مرتبه

 . (Mir Damad, 2001)مجرد و بدن مثالی دارد 

حقیقتی بلکه  اعتباری  فرضی  صرفاً  نه  برزخ  میرداماد،  نظر   از 

ناممکن  شناسانه  هستی است که بدون آن، پیوند میان دنیا و آخرت 

یابد؛ چرا که  ویژه در بحث معاد، اهمیت می خواهد بود. این تبیین، به 

تواند در عالمی غیرمادی  دهد چگونه روح پس از مرگ مینشان می

 . ادامه حیات دهد

 تبیین معاد و حیات اخروی

در نگاه میرداماد، معاد امری حقیقی و عقلانی است. او معتقد است  

گونه که وجود مادی انسان در عالم طبیعت ممکن است، وجود  همان

مثالی و اخروی او نیز ضرورت دارد. این ضرورت نه صرفاً به دلیل  

و   اشرف  امکان  قاعده  چون  عقلی  مبانی  دلیل  به  بلکه  دینی،  نقل 

بر این اساس، روح انسانی پس از مرگ وارد  .  حدوث دهری است

شود که مراتب آن اشرف از عالم ماده است و این انتقال،  عالمی می

طور که تحقق  مطابق با نظام طولی وجود است. به تعبیر دیگر، همان

نیز   اخروی  حیات  است،  سرمد  و  دهر  عالم  بر  متوقف  مادی  عالم 

 . (Mir Damad, 1988)متوقف بر مراتب اشرف وجود است 

 نوآوری میرداماد 

نوآوری میرداماد در این است که او معاد را نه صرفاً بر پایه نصوص  

قاعده   و  دهری  نظریه حدوث  اساس  بر  بلکه  مشائی،  مبانی  یا  دینی 

می تبیین  اشرف  بدین امکان  در  کند.  اخروی  حیات  و  معاد  ترتیب، 

یابند. هرچند در این نظام، تبیین  نظام فلسفی او جایگاهی عقلانی می

کم امکان عقلی روست، اما دست هایی روبه معاد جسمانی با دشواری 

 . شودوجود برزخ و تداوم حیات پس از مرگ اثبات می

در   بنیادین  نقشی  اشرف  امکان  قاعده  میرداماد،  فلسفه  در  بنابراین، 

اثبات ضرورت عوالم برتر، از جمله عالم برزخ و آخرت دارد. اگر  

به ماده،  عوالم  عالم  ضرورتاً  است،  یافته  تحقق  نازل،  مرتبه  عنوان 

دهد که حیات اخروی نه  اشرف نیز تحقق دارند. این نتیجه نشان می

از قواعد   بلکه یک ضرورت عقلی است که  باور دینی،  صرفاً یک 

 .شودشناختی ناشی میهستی

قاعده  اساس  بر  اخروی  حیات  درباره  ملاصدرا  دیدگاه 

 امکان اشرف 

اساسی در 10۵0ملاصدرا )م   با تأسیس حکمت متعالیه، تحولی  ق( 

فلسفه اسلامی ایجاد کرد. نظام فلسفی او بر اصولی همچون اصالت  

معقول   و  عاقل  اتحاد  و  جوهری  حرکت  وجود،  تشکیک  وجود، 

استوار است. در پرتو این مبانی، وی توانست مباحث معاد و حیات  

ای عقلانی و برهانی تبیین کند. قاعده امکان اشرف  اخروی را به گونه 

های اصلی  در این دستگاه فکری نقشی محوری دارد و یکی از پایه 

 .روداستدلال او برای اثبات مراتب پس از مرگ به شمار می

 حرکت جوهری و تکامل نفس

های ملاصدرا نظریه حرکت جوهری است.  ترین نوآوری یکی از مهم

بر اساس این اصل، ماده در بعُد جوهری خود پیوسته در حال تغییر و  

تکامل است و حرکت، نه صرفاً در اعراض، بلکه در ذات اشیاء جریان  

 .  (Mulla Sadra, 2005)دارد 

می پدید  جوهری  حرکت  همین  بستر  در  نیز  انسانی  و  نفس  آید 

النفس جسمانیة  : » گویدرسد. ملاصدرا می تدریج از قوه به فعل میبه 

؛ یعنی نفس در آغاز حدوث خویش وابسته «الحدوث روحانیة البقاء



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

8 

تجرد می به  تکاملی خویش  اما در سیر  است،  مادی  بدن  و به  رسد 

 . (Mulla Sadra, 2001)ماند مستقل از بدن باقی می

تحقق   ضرورت  به  تکاملی  سیر  این  اشرف،  امکان  قاعده  پرتو  در 

منتهی می بالاتر وجود  نازل مراتب  مرتبه  اگر  بیان دیگر،  به  تر  شود. 

تر و اشرف آن  نفس )وابسته به بدن( تحقق دارد، ضرورتاً مرتبه کامل

کننده بقای نفس  )نفس مجرد( نیز موجود خواهد بود. همین مبنا اثبات 

 . پس از مرگ و امکان حیات اخروی است

 تجرد خیال و عالم برزخ

یکی دیگر از مبانی ملاصدرا در تبیین معاد، نظریه تجرد خیال است.  

شود، بلکه  او معتقد است که قوه خیال انسان پس از مرگ نابود نمی

می باقی  مستقل  موجودی  صورت  به  ماده  از  تجرد  قوه  با  این  ماند. 

سازد  پذیر میای است که حیات برزخی را امکانمجرد همان واسطه 

(Mulla Sadra, 2005) . 

به نیز  اینجا  در  اشرف  امکان  میقاعده  و  کار  خیالی  اگر صور  آید: 

پس   اخسّ(،  )مرتبه  دارند  تحقق  مادی  نشئه  در  جزئی  ادراکات 

ها در عالمی مستقل موجود باشد  ای اشرف از آن ضرورتاً باید مرتبه 

که همان عالم مثال یا برزخ است. بنابراین، وجود خیال مجرد و بدن  

 . مثالی نتیجه منطقی پذیرش قاعده امکان اشرف است

 تبیین معاد جسمانی 

یکی از دشوارترین مسائل فلسفه اسلامی، تبیین معاد جسمانی است.  

متکلمان با تکیه بر ظاهر نصوص دینی، بر بازگشت عین بدن دنیوی  

ویژه کردند، در حالی که بسیاری از فیلسوفان، به در آخرت تأکید می

گیری دانستند. ملاصدرا با بهره سختی قابل اثبات میمشائیان، آن را به 

معاد   از  عقلانی  تبیینی  توانست  خیال،  تجرد  و  جوهری  حرکت  از 

 . جسمانی ارائه دهد

رود، اما نفس او معتقد است که بدن دنیوی پس از مرگ از میان می

خود   ملکات  و  اعمال  با  متناسب  مثالی  بدنی  برزخ  عالم  در  انسانی 

سازد. این بدن مثالی، حقیقتاً بدن است، اما نه از جنس ماده دنیوی،  می

 .  (Mulla Sadra, 2006)بلکه از سنخ صور خیالی و برزخی است  

توان بر اساس قاعده امکان اشرف تفسیر تحقق این بدن مثالی را نیز می

کرد: اگر بدن مادی )مرتبه اخسّ( توانسته است تحقق یابد، ضرورتاً  

 .بدن مثالی )مرتبه اشرف( نیز تحقق خواهد داشت

 تجسم اعمال و نتایج اخلاقی 

نوآوری  اعمال  از  تجسم  نظریه  معاد،  تبیین  در  ملاصدرا  دیگر  های 

گوید اعمال انسان در دنیا، صورتی عینی و خارجی در است. او می

کنند. به بیان دیگر، اعمال نیک به صورت بهشت  عالم آخرت پیدا می

می تجسم  عذاب  و  جهنم  صورت  به  بد  اعمال  و  لذت،  یابند  و 

(Mulla Sadra, 2001) . 

این نظریه نیز با قاعده امکان اشرف هماهنگ است؛ زیرا اگر آثار و  

صورت   ضرورتاً  دارند،  تحقق  نازل(  )مرتبه  دنیا  در  اعمال  نتایج 

نیز موجود خواهد بود. این  تر و اشرف آن کامل ها در عالم آخرت 

می  عقلانی  را  معاد  تنها  نه  رابطه تبیین  بلکه  میان  سازد،  مستقیم  ای 

 .کنداخلاق و سرنوشت اخروی برقرار می

 نوآوری ملاصدرا

حرکت   همچون  اصولی  با  اشرف  امکان  قاعده  تلفیق  با  ملاصدرا 

و   جامع  تصویری  توانست  خیال،  تجرد  و  وجود  اصالت  جوهری، 

منسجم از حیات اخروی ارائه کند. نوآوری او در این است که معاد  

صورت عقلی و فلسفی  صورت نقلی یا اعتباری، بلکه به را نه صرفاً به 

تبیین کرده است. در این نظام، قاعده امکان اشرف تنها مبنای اثبات  

عوالم برتر نیست، بلکه ابزار تبیین نحوه تحقق بدن مثالی، بقای نفس  

 .شودو تجسم اعمال نیز محسوب می 

ترتیب، در حکمت متعالیه، قاعده امکان اشرف در کنار اصول  بدین 

دیگری چون حرکت جوهری و تجرد خیال، نقشی کلیدی در تبیین  

به  انسان  دنیوی  زندگی  اگر  دارد.  اخروی  نازل  حیات  مرتبه  عنوان 

وجود تحقق دارد، ضرورتاً مراتب اشرف آن، یعنی حیات برزخی و  

با   اساسی دیدگاه ملاصدرا  تفاوت  بود.  نیز موجود خواهند  اخروی 

میرداماد در آن است که ملاصدرا توانست بر اساس این قاعده، معاد 

نظام   در  که  حالی  در  کند،  تبیین  نیز  را  اعمال  تجسم  و  جسمانی 

 . صورت کامل فراهم نبوداد، چنین امکانی به میردام



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

9 

 های میرداماد و ملاصدراتحلیل تطبیقی دیدگاه

های میرداماد و ملاصدرا در خصوص قاعده امکان  با بررسی اندیشه 

توان نقاط اشتراک و  اشرف و نقش آن در تبیین حیات اخروی، می

افتراق مهمی میان این دو فیلسوف برجسته مدرسه اصفهان و حکمت  

از حیث اشتراک، هر دو فیلسوف قاعده امکان  .  متعالیه به دست آورد

می برهانی  و  عقلی  اصلی  را  پشتوانه اشرف  که  اثبات  دانند  برای  ای 

آید. میرداماد در پرتو نظریه  مراتب وجود و عوالم برتر به شمار می

به  ماده  عالم  که  است  باور  این  بر  دهری  نازل  حدوث  مرتبه  عنوان 

نمی تحقق  اشرف  عوالم  بدون  آن  هستی  بر  مقدم  عوالم  این  و  یابد 

 . (Mulla Sadra, 2005)هستند 

با ابتنا بر اصل حرکت جوهری معتقد   در همین راستا، ملاصدرا نیز 

ای اشرف و  است که تحقق هر مرتبه نازل وجود، مستلزم وجود مرتبه 

تر است؛ زیرا وجود، حقیقتی مشکک و دارای مراتب است که  کامل

پایین  عالیاز  تا  واجب ترین درجات  مرتبه  دارد  ترین  امتداد  الوجود 

(Mulla Sadra, 2006)  . 

می را  وجود  طولی  مراتب  فیلسوف  دو  هر  ترتیب،  و  بدین  پذیرند 

این مراتب می امکان اشرف را ضامن عقلانی  از دیگر  .  دانندقاعده 

برزخ  عالم  ضرورت  پذیرش  ملاصدرا،  و  میرداماد  اشتراک  نقاط 

گانه  است. به اعتقاد میرداماد، برزخ لازمه حدوث دهری و ساختار سه

)میرداماد،   است  زمان  و  دهر  ص1384سرمد،  که 89:  حالی  در   ،)

ملاصدرا با تکیه بر تجرد خیال بر این باور است که صور خیالی انسان  

می باقی  مرگ  از  میپس  تحقق  را  برزخی  حیات  و  بخشند  مانند 

(Mulla Sadra, 2001)  . 

ای واسطه میان  عنوان مرتبه بنابراین، هر دو فیلسوف عالم برزخ را به 

پذیرند و آن را بر اساس قاعده امکان اشرف توجیه  دنیا و آخرت می

 . کنندمی

ها نیز چشمگیر است. نخستین تفاوت در مبانی متافیزیکی  اما تفاوت 

آنان است. میرداماد بر اساس نظریه حدوث دهری، عالم را یکباره در  

داند و همین حادث بودن، نیاز به عوالم برتر را  مرتبه دهر حادث می

کند. در مقابل، ملاصدرا اصل حرکت جوهری را مطرح توجیه می

کند و عالم ماده و نفس انسانی را در فرآیند تدریجی حرکت به  می

شود که  بیند. همین تفاوت موجب می سوی کمال و مراتب اشرف می

شناختی باشد،  در فلسفه میرداماد، برزخ بیشتر ضرورتی ایستا و هستی 

ای پویا  در حالی که در فلسفه ملاصدرا، برزخ و حیات اخروی چهره 

می خود  به  تکاملی  جسمانی  .  گیردو  معاد  تبیین  در  تفاوت  دومین 

است. نظام فلسفی میرداماد عمدتاً توان اثبات معاد روحانی و حیات  

برزخی را دارد و درباره بدن اخروی با سکوت یا ابهام مواجه است.  

گیری از نظریه بدن مثالی و تجرد خیال، توانست  اما ملاصدرا با بهره 

تبیینی عقلانی و دقیق از معاد جسمانی ارائه دهد و نشان دهد که بدن  

از   یکی  نوآوری  این  مادی؛  نه  است  مثالی  بدن  سنخ  از  اخروی 

ترین دستاوردهای حکمت متعالیه در مقایسه با نظام میرداماد  برجسته 

 . (Mulla Sadra, 2005)است 

گردد. تفاوت سوم به نقش قاعده امکان اشرف در تبیین معاد بازمی

در اندیشه میرداماد، این قاعده بیشتر برای اثبات مراتب طولی عوالم  

به  برزخ  عالم  میو ضرورت  دامنه  کار  ملاصدرا  که  حالی  در  رود، 

تنها برای اثبات برزخ، بلکه  کاربست آن را گسترش داده و آن را نه 

برای تحلیل بدن مثالی، نظریه تجسم اعمال و حتی تبیین معاد جسمانی  

در نهایت، تفاوت دیگری در شیوه پیوند عقل و  .  گیردنیز به کار می

جنبه  به  بیشتر  میرداماد  دارد.  وجود  فیلسوف  دو  این  میان  های  نقل 

کند و کمتر به نصوص دینی در تبیین معاد عقلانی و فلسفی اکتفا می

میان  نماید، در  استناد می اصل جمع  بر  تأکید  با  حالی که ملاصدرا 

با آموزه  نقل و شهود، فلسفه را  های دینی هماهنگ ساخته و  عقل، 

دهد  قاعده امکان اشرف را با آیات و روایات مرتبط با معاد پیوند می

(Mulla Sadra, 2005) . 

در مجموع، هرچند هر دو فیلسوف در پذیرش قاعده امکان اشرف و  

اما   مشترکند،  اخروی  حیات  و  غیرمادی  عوالم  اثبات  در  آن  نقش 

و روش  متافیزیکی  مبانی  آن تفاوت  که  شناختی  است  ها سبب شده 

جامع اخروی  حیات  از  ملاصدرا  هماهنگ تبیین  و  پویاتر  با  تر،  تر 

نصوص دینی جلوه کند، در حالی که دیدگاه میرداماد بیشتر در سطح  

 .ماندتبیین فلسفی ضرورت برزخ و حدوث عالم باقی می



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

10 

قاعده    - اساس  بر  هستی  صعودی  و  نزولی  قوس  تبیین 

ملاصدرا و  میرداماد  دیدگاه  از  اشرف   امکان 

ترین مباحث در حکمت اسلامی  مسئله قوس نزولی و صعودی از مهم

تبیین می  معاد  تا  مبدأ  از  را  کند. است که ساختار کلی عالم وجود 

قوس نزولی ناظر به تنزل مراتب وجود از مبدأ اعلی تا عالم طبیعت  

صعودی حرکت موجودات را از مرتبه طبیعت به سوی  است و قوس 

عنوان یکی از کند. قاعده امکان اشرف، به مبدأ و عالم عقل بیان می

اصول اساسی فلسفه اسلامی، در هر دو قوس نقشی بنیادین دارد؛ زیرا  

ای اشرف تحقق  بر اساس آن، هر مرتبه نازل از وجود در پرتو مرتبه 

رو،  تر است. ازاینیابد و هر موجود ناقص متکی بر وجودی کاملمی

تبیین عقلانی سیر نزولی و صعودی هستی بدون پذیرش قاعده امکان 

 اشرف ممکن نیست. 

 قاعده امکان اشرف و ساختار دوگانه هستی . -

و   بار در آثار سهروردی طرح شد  امکان اشرف که نخستین  قاعده 

ملاصدرا بسط یافت، بیان  بعدها در فلسفه میرداماد و حکمت متعالیه  

التحقق  ای اخسّ از وجود ممکندارد که اگر موجودی در مرتبه می

باشد، مرتبه اشرف آن ضرورتاً باید پیش از آن تحقق یافته باشد. به  

است   محال  نقص  از  کمال  و  اخسّ  از  اشرف  صدور  دیگر،  بیان 

حکمةالاشراق،   ص  1380)سهروردی،  القبسات،  ۲4۵:  میرداماد،  ؛ 

(.در چارچوب این قاعده، قوس نزولی به منزله سیر  11۲: ص  13۷0

شود؛ و  تر تبیین میدأ واجب به مراتب نازل تجلی و تنزل وجود از مب 

قوس صعودی، سیر بازگشت ممکنات به سوی مبدأ اشرف خویش  

ای از قوس  است. در این نگاه، حیات برزخی و اخروی در واقع مرحله 

 یابد.ین قاعده معنا میصعودی وجود است که در پرتو هم

 تبیین میرداماد از قوس نزولی و صعودی هستی  -

ویژه در القبسات و صراط مستقیم،  ق( در آثار خود، به 1041میرداماد )

دهد. نظام هستی را در سه ساحت »سرمد«، »دهر« و »زمان« سامان می

موجودات   همه  که  است  قائل  دهری،  حدوث  نظریه  بر  تکیه  با  او 

اند و سپس در زمان  ممکن در مرتبه دهر به نحو جمعی و بسیط حادث 

میبه  ظاهر  تدریجی  القبسات،  صورت  )میرداماد،  ص 13۷0شوند   :

مستقیم،  11۷ صراط  ص  1380؛  امکان  88:  قاعده  نظام،  این  (.در 

اشرف مبنای علی و منطقی ساختار هستی است: عالم زمان )طبیعت(  

پیشینی عالم دهر و  مرتبه بدون تحقق  ای اخسّ است که وجود آن 

وس نزولی، به  رو، قعقول مفارق )مراتب اشرف( ممکن نیست. ازاین 

معنای تنزل مراتب وجود از سرمد به دهر و از دهر به زمان، عین تجلی  

 قاعده امکان اشرف است. 

در قوس صعودی نیز، نفس انسانی پس از مفارقت از بدن مادی، به  

شود که همان عالم برزخ  ای میانی میان دنیا و آخرت وارد میمرتبه

است. این مرتبه، لازمه قاعده امکان اشرف است، زیرا تحقق مرتبه  

مرتبه  پایین و  )برزخ(  اشرف  مرتبه  مستلزم وجود  دنیوی(  )حیات  تر 

اعلی )آخرت( است. در حقیقت، از دیدگاه میرداماد، سلسله مراتب  

قاعده   با محوریت  و  قوس  دو  این  قالب  در  منتها،  تا  مبدأ  از  هستی 

تبیین می  نویسد: »هر موجودی که در عالم  شود.او می امکان اشرف 

زمان پدید آید، مسبوق است به وجود اشرف خویش در عالم دهر،  

اشرف وجود  به  است  مسبوق  نیز  آن  در  و  )میرداماد،  تر  سرمد« 

(. این بیان، فلسفه آفرینش و معاد را در قالب  11۵: ص  13۷0القبسات،  

ای منطقی میان دنیا، برزخ و  دهد و رابطه ای واحد توضیح می قاعده 

 سازد. آخرت برقرار می

در دستگاه میرداماد، قاعده امکان اشرف علاوه بر تبیین قوس نزولی،  

می  نشان  زیرا  هست،  نیز  صعودی  قوس  عقلانی  که  مبنای  دهد 

اقتضای   بلکه  ایمانی،  صرفاً  امری  نه  مبدأ  سوی  به  نفس  بازگشت 

 منطقی ساختار مراتب وجود است. 

 تبیین ملاصدرا از قوس نزولی و صعودی هستی  -

( بنیان 10۵0ملاصدرا  با  امکان  ق(  قاعده  متعالیه،  حکمت  گذاری 

با پذیرش  او  بازخوانی کرد.  پویا و تکاملی  اشرف را در چارچوبی 

اصالت وجود، تشکیک وجود و حرکت جوهری، جهان را جریانی  

می وجود  بازگشت  و  ظهور  از   ,Mulla Sadra)داند  مستمر 

2001) . 

واجب مبدأ  از  وجود  نزولی،  قوس  به در  مراتب  الوجود  در  تدریج 

رسد. این تنزل به معنای  یابد تا به عالم طبیعت میتر تنزل میضعیف



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

11 

ملاصدرا   است.  وحدت  بطن  در  کثرت  تجلی  بلکه  نیست،  نقص 

إلى  می أشدهّا  من  مراتبها  تتدرّج  مشکّکة  حقیقة  »الوجود  گوید: 

موجب قاعده امکان اشرف، . به (Mulla Sadra, 2001)أضعفها« 

مرتبه نازل طبیعت ممکن نیست مگر پس از تحقق مرتبه اشرف عقلی  

 و مثالی.

اما نقطه تمایز اندیشه صدرایی در تحلیل قوس صعودی است. با نظریه  

اشتداد   دائمی  سیر  در  انسانی  نفس  و  ماده  عالم  جوهری،  حرکت 

رسد و  ای که وجود از قوه به فعلیت میگونه وجودی قرار دارند؛ به 

 Mulla)کند  از مرتبه حس به مرتبه خیال و سپس عقل عروج می 

Sadra, 2001)  .  ،انسان در این سیر، هر مرحله از کمال وجودی 

ای اشرف است و همین سیر اشتدادی تفسیر عقلانی قوس  ظهور مرتبه 

گوید: »النفس تنتقل  صعودی است. ملاصدرا در المبدأ و المعاد می

بعالم تلتحق  و  فعّالاً  عقلاً  تصیر  حتى  الکمال  إلى  النقص  ها  من 

 . (Mulla Sadra, 2005)الأشرف« 

نه  امکان اشرف  این دیدگاه، قاعده  تبیین مراتب  بر اساس  تنها اصل 

وجود است، بلکه ضامن پیوستگی حرکت جوهری به سوی مراتب  

ی فیض الهی دانست و  توان جلوه بالاتر نیز هست. قوس نزولی را می 

قوس صعودی را رجوع خلق به حق. در هر دو مسیر، قاعده امکان  

 کند.اشرف، قانون وحدت و سنخیت میان مراتب را حفظ می 

در حکمت متعالیه، قاعده امکان اشرف به معنای واقعی کلمه از سطح  

به قاعده استدلال هستی  تبیینی برای حیات،  شناختی فراتر رفته و  ای 

برزخ و معاد بدل شده است. نفس انسانی در این سیر، از اخسّ مراتب  

می حرکت  مراتب  اشرف  مبدأ،  تا  به  رجوع  و  معاد  بنابراین،  کند؛ 

 ای بیرونی.ی طبیعی نظام وجود است نه حادثه لازمه

 آخرت و   برزخ  با  اشرف  امکان  قاعده  پیوند  تطبیقی  نتیجه  -

در نگاه تطبیقی، هر دو فیلسوف قاعده امکان اشرف را مبنای تبیین  

گیری فلسفی دانند، اما جهت دو حرکت نزولی و صعودی هستی می

جنبه  نزولی  قوس  میرداماد،  فلسفه  است:در  متفاوت  ای  آنان 

به بازگشت  هستی ناظر  بیشتر  ایستا دارد و قوس صعودی  شناختی و 

نفس در چارچوب حدوث دهری است. در مقابل، ملاصدرا قوس  

ی تجلی الهی و قوس صعودی را مسیر اشتدادی و پویا  نزولی را جلوه 

 بیند.می

و   اشرف  امکان  قاعده  منطقی  نتیجه  برزخ  عالم  میرداماد،  نظام  در 

است  واسطه  آخرت  و  دنیا  میان  ضروری   ,Mir Damad)ای 

ای از حرکت ، در حالی که در نظام ملاصدرا، برزخ مرحله(2001

مقدمه  و  نفس  است  جوهری  عقل  عالم  به  عروج   Mulla)ی 

Sadra, 2001). 

هر دو فیلسوف با اتکا به این قاعده، پیوستگی مراتب وجود و امکان  

کنند. اما ملاصدرا با ادغام آن در  عقلانی حیات اخروی را تبیین می

نظام حرکت جوهری و تجرد خیال، توانست معاد جسمانی و تجسم  

 صورت عقلانی توضیح دهد. اعمال را نیز به 

ی درک نظم هستی  قاعده امکان اشرف در هر دو نظام فلسفی، شالوده 

قاعده   این  میرداماد،  اندیشه  در  است.  معاد  تا  مبدأ  از  انسان  سیر  و 

کند؛ در اندیشه ملاصدرا، همان  چارچوب ثبوتی عوالم را روشن می

هستی می به  را  پویایی  و  اساس،  قاعده روح حرکت  این  بر  بخشد. 

از یک   بلکه دو وجه  نه دو مسیر جداگانه،  نزولی و صعودی  قوس 

 اند: نزول فیض از مبدأ و صعود موجود به سوی همان مبدأ.حقیقت

تبیین قوس نزولی و صعودی هستی بر اساس قاعده امکان 

 اشرف از دیدگاه میرداماد و ملاصدرا

ترین مباحث در حکمت اسلامی  مسئله قوس نزولی و صعودی از مهم

تبیین می  معاد  تا  مبدأ  از  را  کند. است که ساختار کلی عالم وجود 

قوس نزولی ناظر به تنزل مراتب وجود از مبدأ اعلی تا عالم طبیعت  

است و قوس صعودی حرکت موجودات را از مرتبه طبیعت به سوی  

عنوان یکی از کند. قاعده امکان اشرف، به مبدأ و عالم عقل بیان می

اصول اساسی فلسفه اسلامی، در هر دو قوس نقشی بنیادین دارد؛ زیرا  

ای اشرف تحقق  بر اساس آن، هر مرتبه نازل از وجود در پرتو مرتبه 

رو،  تر است. ازاینیابد و هر موجود ناقص متکی بر وجودی کاملمی

ستی بدون پذیرش قاعده امکان تبیین عقلانی سیر نزولی و صعودی ه

 اشرف ممکن نیست 

 هستی  دوگانه ساختار  و اشرف امکان قاعده



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

12 

  و   شد   طرح  سهروردی  آثار   در  بار  نخستین  که   اشرف  امکان  قاعده 

  بیان   یافت،  بسط  ملاصدرا   متعالیه  حکمت  و  میرداماد  فلسفه  در  بعدها

  التحقق ممکن  وجود   از  اخسّ  ایمرتبه   در   موجودی   اگر  که  داردمی

  به .  باشد  یافته   تحقق  آن   از  پیش  باید   ضرورتاً   آن   اشرف  مرتبه  باشد، 

 Mir)  است   محال   نقص   از  کمال  و  اخسّ  از  اشرف   صدور  دیگر،   بیان

Damad, 1988)  .منزله   به   نزولی  قوس  قاعده،  این   چارچوب   در  

  شود؛ می  تبیین   ترنازل   مراتب   به   واجب  مبدأ   از   وجود   تنزل  و   تجلی  سیر

  خویش   اشرف  مبدأ  سوی  به  ممکنات  بازگشت  سیر  صعودی،  قوس  و

 .است

 قاعده امکان اشرف و ساختار دوگانه هستی 

و   بار در آثار سهروردی طرح شد  امکان اشرف که نخستین  قاعده 

بعدها در فلسفه میرداماد و حکمت متعالیه ملاصدرا بسط یافت، بیان  

التحقق  ای اخسّ از وجود ممکندارد که اگر موجودی در مرتبه می

باشد، مرتبه اشرف آن ضرورتاً باید پیش از آن تحقق یافته باشد. به  

 Mir)بیان دیگر، صدور اشرف از اخسّ و کمال از نقص محال است  

Damad, 1988)  .  در چارچوب این قاعده، قوس نزولی به منزله

شود؛  تبیین میتر  سیر تجلی و تنزل وجود از مبدأ واجب به مراتب نازل 

و قوس صعودی، سیر بازگشت ممکنات به سوی مبدأ اشرف خویش  

ای از قوس  است. در این نگاه، حیات برزخی و اخروی در واقع مرحله 

یابد. است که صعودی وجود است که در پرتو همین قاعده معنا می

 یابد.در پرتو همین قاعده معنا می

 هستی صعودی و نزولی قوس از میرداماد  تبیین

  مستقیم،   صراط  و   القبسات   در  ویژه به   خود،   آثار  در(  ق1041)  میرداماد

. دهدمی  سامان  «زمان» و «دهر»  ،«سرمد »  ساحت سه در را هستی نظام

  موجودات   همه  که  است  قائل  دهری،  حدوث  نظریه  بر  تکیه   با  او

  زمان  در  سپس  و  اندحادث   بسیط  و   جمعی  نحو  به   دهر   مرتبه  در  ممکن

  این   در.  (Mir Damad, 1991)   شوند می  ظاهر  تدریجی  صورتبه 

:  است  هستی  ساختار  منطقی  و  علی  مبنای   اشرف  امکان  قاعده   نظام،

  تحقق   بدون  آن  وجود   که  است  اخسّ   ایمرتبه (  طبیعت)  زمان  عالم

.  نیست  ممکن(  اشرف  مراتب )  مفارق   عقول  و  دهر  عالم   پیشینی

  و  دهر  به  سرمد از  وجود  مراتب  تنزل معنای  به نزولی، قوس  رو،ازاین

 است  اشرف امکان  قاعده  تجلی عین زمان، به دهر از

در قوس صعودی نیز، نفس انسانی پس از مفارقت از بدن مادی، به  

شود که همان عالم برزخ  ای میانی میان دنیا و آخرت وارد میمرتبه

است. این مرتبه، لازمه قاعده امکان اشرف است، زیرا تحقق مرتبه  

مرتبه  پایین و  )برزخ(  اشرف  مرتبه  مستلزم وجود  دنیوی(  )حیات  تر 

اعلی )آخرت( است. در حقیقت، از دیدگاه میرداماد، سلسله مراتب  

قاعده   با محوریت  و  قوس  دو  این  قالب  در  منتها،  تا  مبدأ  از  هستی 

تبیین می  نویسد: »هر موجودی که در عالم  شود.او می امکان اشرف 

زمان پدید آید، مسبوق است به وجود اشرف خویش در عالم دهر،  

 ,Mir Damad)سرمد«  تر در  و آن نیز مسبوق است به وجود اشرف

ای واحد  . این بیان، فلسفه آفرینش و معاد را در قالب قاعده (1991

می رابطه توضیح  و  آخرت  دهد  و  برزخ  دنیا،  میان  منطقی  ای 

 سازد. برقرارمی

در دستگاه میرداماد، قاعده امکان اشرف علاوه بر تبیین قوس نزولی،  

زیرا   هست،  نیز  صعودی  قوس  عقلانی  می مبنای  که  نشان  دهد 

اقتضای   بلکه  ایمانی،  صرفاً  امری  نه  مبدأ  سوی  به  نفس  بازگشت 

 منطقی ساختار مراتب وجوداست. 

 هستی صعودی و نزولی  قوس از ملاصدرا تبیین

  امکان  قاعده   متعالیه،   حکمت   گذاریبنیان   با(  ق10۵0)  ملاصدرا 

 پذیرش  با   او .  کرد  بازخوانی   تکاملی  و   پویا  چارچوبی  در   را   اشرف

  جریانی  را   جهان  جوهری،  حرکت  و   وجود   تشکیک  وجود،  اصالت 

 ,Mulla Sadra)  داندمی  وجود  بازگشت  و  ظهور  از  مستمر

2001) . 

  مراتب   در  تدریجبه   الوجودواجب  مبدأ  از  وجود  نزولی،  قوس  در

  معنای  به   تنزل  این.  رسدمی  طبیعت  عالم  به   تا   یابدمی  تنزل  ترضعیف

  ملاصدرا .  است  وحدت   بطن   در  کثرت  تجلی   بلکه   نیست،   نقص

» گویدمی   إلى   أشدهّا  من  مراتبها  تتدرّج  مشکّکة   حقیقة  الوجود: 

  مرتبه  اشرف، امکان  قاعده  موجببه (. 41۷ ص  ، 1ج همان،)  «أضعفها

  و   عقلی  اشرف  مرتبه  تحقق  از  پس  مگر  نیست  ممکن  طبیعت  نازل



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

13 

اما نقطه تمایز اندیشه صدرایی در تحلیل قوس صعودی است.    مثالی

دائمی  سیر  در  انسانی  نفس  و  ماده  عالم  نظریه حرکت جوهری،  با 

به  دارند؛  قرار  وجودی  فعلیت  گونهاشتداد  به  قوه  از  وجود  که  ای 

کند رسد و از مرتبه حس به مرتبه خیال و سپس عقل عروج میمی

(Mulla Sadra, 2001)  .  در این سیر، هر مرحله از کمال وجودی

مرتبه  ظهور  تفسیر  انسان،  اشتدادی  سیر  همین  و  است  اشرف  ای 

المعاد می المبدأ و  گوید:  عقلانی قوس صعودی است. ملاصدرا در 

»النفس تنتقل من النقص إلى الکمال حتى تصیر عقلاً فعّالاً و تلتحق  

 . (Mulla Sadra, 2005)الأشرف« ها بعالم

نه  امکان اشرف  این دیدگاه، قاعده  تبیین مراتب  بر اساس  تنها اصل 

وجود است، بلکه ضامن پیوستگی حرکت جوهری به سوی مراتب  

ی فیض الهی دانست و  توان جلوه نزولی را می بالاتر نیز هست. قوس 

قوس صعودی را رجوع خلق به حق. در هر دو مسیر، قاعده امکان  

 کند.اشرف، قانون وحدت و سنخیت میان مراتب را حفظ می 

در حکمت متعالیه، قاعده امکان اشرف به معنای واقعی کلمه از سطح  

به قاعده استدلال هستی  تبیینی برای حیات،  شناختی فراتر رفته و  ای 

برزخ و معاد بدل شده است. نفس انسانی در این سیر، از اخسّ مراتب  

می حرکت  مراتب  اشرف  مبدأ،  تا  به  رجوع  و  معاد  بنابراین،  کند؛ 

 ای بیرونیی طبیعی نظام وجود است نه حادثه لازمه

 آخرت  و برزخ با  اشرف امکان قاعده پیوند تطبیقی نتیجه

  تبیین   مبنای   را   اشرف  امکان  قاعده   فیلسوف  دو   هر  تطبیقی،  نگاه   در

 فلسفی  گیریجهت   اما  دانند،می  هستی   صعودی   و   نزولی  حرکت  دو

  ای جنبه   نزولی  قوس  میرداماد،  فلسفه  در:است  متفاوت   آنان

  بازگشت   به  ناظر  بیشتر  صعودی  قوس   و  دارد  ایستا   و   شناختیهستی

  قوس   ملاصدرا  مقابل،  در.  است  دهری   حدوث  چارچوب  در  نفس

  پویا   و  اشتدادی  مسیر  را  صعودی  قوس   و  الهی  تجلی  یجلوه   را  نزولی

 .بیندمی

و   اشرف  امکان  قاعده  منطقی  نتیجه  برزخ  عالم  میرداماد،  نظام  در 

است  واسطه  آخرت  و  دنیا  میان  ضروری   ,Mir Damad)ای 

ای از حرکت ، در حالی که در نظام ملاصدرا، برزخ مرحله(2001

مقدمه  و  نفس  است  جوهری  عقل  عالم  به  عروج   Mulla)ی 

Sadra, 2006) . 

هر دو فیلسوف با اتکا به این قاعده، پیوستگی مراتب وجود و امکان  

کنند. اما ملاصدرا با ادغام آن در  عقلانی حیات اخروی را تبیین می

نظام حرکت جوهری و تجرد خیال، توانست معاد جسمانی و تجسم  

 صورت عقلانی توضیح دهد اعمال را نیز به 

ی درک نظم هستی  قاعده امکان اشرف در هر دو نظام فلسفی، شالوده 

قاعده   این  میرداماد،  اندیشه  در  است.  معاد  تا  مبدأ  از  انسان  سیر  و 

کند؛ در اندیشه ملاصدرا، همان  چارچوب ثبوتی عوالم را روشن می

هستی می به  را  پویایی  و  اساس،  قاعده روح حرکت  این  بر  بخشد. 

از یک   بلکه دو وجه  نه دو مسیر جداگانه،  نزولی و صعودی  قوس 

 اند: نزول فیض از مبدأ و صعود موجود به سوی همان مبدأ.حقیقت

 ارزیابی تطبیقی 

توان دریافت که هرچند میرداماد و ملاصدرا هر  با نگاهی تطبیقی می

کارگیری آن در تبیین حیات  دو در پذیرش قاعده امکان اشرف و به 

اما گستره و عمق کاربست این قاعده در نظام  اخروی مشترک  اند، 

تر است. در اندیشه میرداماد، قاعده امکان فلسفی ملاصدرا بسیار وسیع 

عنوان  اشرف بیشتر نقش تأییدی دارد؛ به این معنا که اگر عالم ماده به 

اخسّ مراتب وجود تحقق دارد، به ضرورت باید عالم اشرف، یعنی 

برزخ، نیز موجود باشد. در حالی که در حکمت متعالیه، این قاعده نه  

تنها دلیلی بر وجود عالم برزخ است، بلکه مبنایی برای تبیین حرکت 

ل، تحلیل بدن مثالی و حتی توضیح نظریه  پویای نفس به سوی کما

نیز محسوب می اعمال  نشان  تجسم  شود. همین گستردگی کارکرد 

دهد که نظام صدرایی توانایی بیشتری برای تبیین جامع و عقلانی  می

 . تری از حیات اخروی را توضیح دهدتواند ابعاد متنوع معاد دارد و می

دهد که نخست، هر دو فیلسوف در  بندی این مقایسه نشان میجمع

اصل پذیرش قاعده امکان اشرف و اذعان به وجود عوالم غیرمادی  

ها در مبانی متافیزیکی است، اشتراک دارند؛ دوم، تفاوت اصلی آن

حرکت  گونه به  بر  ملاصدرا  و  دهری  حدوث  بر  میرداماد  که  ای 

جوهری تکیه دارد؛ و سوم، همین تفاوت بنیادین سبب شده است که  



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

14 

کامل اخروی  حیات  از  ملاصدرا  پویاتبیین  حال  تر،  عین  در  و  تر 

توان نتیجه گرفت  رو، میسازگارتر با نصوص دینی جلوه کند. از این 

تبیین   برای  بیشتر  نظام ملاصدرا ظرفیتی  اشرف در  امکان  قاعده  که 

تثبیت   در  میرداماد  نقش  نباید  هرچند  دارد،  اخروی  حیات  جامع 

برجسته  و  قاعده  این  فلسفه  عقلانیت  سنت  در  آن  جایگاه  سازی 

 . اسلامی را نادیده گرفت

 گیرینتیجه

به  اشرف  امکان  اسلامی، قاعده  فلسفه  بنیادین  قواعد  از  یکی  عنوان 

آموزه  عقلانی  تبیین  برای  مهمی  به ظرفیت  دینی،  مسأله  های  ویژه 

قاعده چه   این  بود که  این  مقاله  اصلی  پرسش  دارد.  اخروی  حیات 

های میرداماد کند و دیدگاه نقشی در تبیین حیات پس از مرگ ایفا می

ها هایی دارند. بررسیها و شباهت و ملاصدرا در این زمینه چه تفاوت 

نشان داد که هر دو فیلسوف با پذیرش اصل قاعده، بر ضرورت وجود  

عوالم برتر و امکان استمرار حیات انسان پس از مرگ تأکید دارند،  

تبیین آن  استوار استاما  بر مبانی متافیزیکی متفاوتی  با  .  ها  میرداماد 

ری، عالم هستی را به سه ساحت سرمد، دهر  تکیه بر نظریه حدوث ده

و زمان تقسیم کرد و بر اساس قاعده امکان اشرف، وجود عالم برزخ 

ای میانی میان دنیا و آخرت اثبات نمود. از نظر او،  عنوان مرتبه را به 

نشئه  در  مادی  بدن  از  مفارقت  از  پس  انسانی  قرار روح  متوسط  ای 

زمینهمی واسط  نشئه  همین  و  میگیرد  فراهم  را  معاد  در ی  آورد. 

جنبه  بیشتر  اشرف  امکان  قاعده  میرداماد،  اثباتی  دستگاه  و  ایستا  ای 

به  یعنی  اما  دارد؛  اشرف،  عوالم  وجود  ضرورت  برای  برهانی  مثابه 

جسمانی معاد  دقیق  تبیین  برای  کافی  توانایی  مقابل، .  بدون  در 

خیال،  ملاصدرا با ابتنای بر حرکت جوهری، اصالت وجود و تجرد  

هستی  و  پویا  در چارچوبی  را  اشرف  امکان  قاعده  شناختی توانست 

بازخوانی کند. او نشان داد که روح انسانی همواره در بستر حرکت 

یابی است و پس از مرگ، حیات او در عوالم  جوهری در حال کمال 

گیری یابد. ملاصدرا علاوه بر اثبات عالم برزخ، با بهره برتر ادامه می

از قاعده امکان اشرف و اصل تشکیک وجود، توانست معاد جسمانی  

به ای عقلانی تبیین نماید. در  گونه و حتی نظریه تجسم اعمال را نیز 

با دستگاه   مقایسه  بیشتری در  انسجام و شمول  نظام صدرایی  نتیجه، 

دارد برخی  یافته .  میرداماد  برخلاف  که  داد  نشان  پژوهش  این  های 

بازسازی مباحث کلامی درباره برزخ یا    تحقیقات پیشین که صرفاً به

پرداخته  اخروی  بر حیات  تمرکز  در  مقاله  این  اصلی  نوآوری   ، اند 

قاعده امکان اشرف و تحلیل تطبیقی کاربست آن در فلسفه میرداماد  

سان، تفاوت این پژوهش با آثار گذشته در آن  و ملاصدراست. بدین 

به  که  که  است  شد  داده  نشان  کلامی،  یا  نقلی  بحث  صرف  جای 

متافیزیکی  مبانی  با  اصفهان،  مدرسه  برجسته  فیلسوف  دو  چگونه 

گرفته متمایز  نتایجی  واحد  قاعده  یک  از  به  متفاوت،  میرداماد  اند: 

می بسنده  برزخ  ضرورت  برای  ایستا  ملاصدرا  برهانی  اما  کند، 

ارائه   جسمانی  معاد  و  اخروی  حیات  از  پویاتر  و  جامع  تصویری 

توان نتیجه گرفت که قاعده امکان اشرف  اس، میبر این اس.  دهدمی

کار گرفته اگر در دستگاهی فلسفی پویاتر همچون حکمت متعالیه به 

تنها وجود عوالم برتر را توضیح دهد، بلکه معاد  شود، قادر است نه 

دهد  جسمانی و تجسم اعمال را نیز عقلانی سازد. این نتیجه نشان می 

تازه  افق  پیشین،  مطالعات  با  قیاس  در  حاضر،  پژوهش  برای  که  ای 

گشاید و الگویی برای استفاده از  فلسفه تطبیقی و الهیات معاصر می

 .آوردقواعد متافیزیکی در تحلیل مفاهیم دینی فراهم می

 مشارکت نویسندگان

 . در نگارش این مقاله تمامی نویسندگان نقش یکسانی ایفا کردند

 تعارض منافع

 .وجود ندارد یتضاد منافع  گونهچ یانجام مطالعه حاضر، ه در

EXTENDED ABSTRACT 
The conceptual investigation of afterlife life 

constitutes one of the central concerns of Islamic 

metaphysics, as it stands at the intersection of 

ontology, epistemology, and philosophical 

anthropology, and is inseparable from broader 

discussions concerning the hierarchy of being, the 

immateriality of the soul, and the logic of 

resurrection. Within this discourse, the principle of 

Imkān al-Ashraf (“the Nobler Contingency”) plays 

a pivotal theoretical role, positing that the existence 

of any lower ontological degree necessarily 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

15 

presupposes the prior existence of a higher, more 

noble degree, and that the causal order of reality 

must always proceed from the more perfect to the 

less perfect. This principle—formulated in various 

implicit forms by earlier Illuminationist thinkers 

such as Suhrawardī and later developed explicitly 

in the School of Isfahan—becomes a cornerstone of 

the metaphysical arguments of both Mīr Dāmād 

and Mullā Ṣadrā. Mīr Dāmād employs it in the 

context of his doctrine of ḥudūth dahrī (atemporal 

origination), arguing that the structure of existence 

is divided into the three tiers of sarmad, dahr, and 

zamān, and that the emergence of the temporal 

world presupposes the prior actuality of higher 

realms (Mir Damad, 1988). Mullā Ṣadrā, in 

contrast, integrates the principle into a dynamic 

metaphysical framework built on aṣālat al-wujūd, 

tashkīk al-wujūd, substantial motion, and the 

immateriality of imagination, thereby rendering the 

principle not merely a static postulate of 

ontological hierarchy but a generative law 

governing the ascent of the soul and the 

constitution of post-mortem existence (Mulla 

Sadra, 2001). This expanded framework allows 

him to incorporate not only the Barzakhic phase but 

also bodily resurrection and the embodiment of 

deeds into a unified explanatory system (Mulla 

Sadra, 2005). 

From a historical and conceptual standpoint, the 

principle of the Nobler Contingency emerges as a 

bridge between Neoplatonic emanationist schemas 

and Islamic metaphysical concerns regarding 

causality and the differentiation between necessary, 

possible, and impossible beings. In the 

interpretations of both Mīr Dāmād and Mullā 

Ṣadrā, the principle is intimately linked with the 

Aristotelian-Avicennan understanding of causality, 

whereby an effect must always be inferior to and 

dependent upon its cause, such that the very 

possibility of the existence of anything deficient 

implies the prior existence of something more 

perfect (Mir Damad, 2001). Within Mīr Dāmād’s 

system, this axiom grounds his tripartite 

cosmology: the temporal world (zamān) cannot 

emerge unless the atemporal world (dahr) and the 

eternal world (sarmad) are presupposed; likewise, 

the human soul cannot begin its worldly journey 

unless its superior, immaterial root already exists as 

an atemporal entity (Mir Damad, 1991). For Mullā 

Ṣadrā, the principle functions within a more fluid 

metaphysics: because existence is a graded reality 

(tashkīk), the emergence of lower intensities of 

being directly implies the prior actuality of higher 

ones (Mulla Sadra, 2006). Moreover, his doctrine 

of the immateriality of imagination establishes the 

Barzakhic realm as an objective ontological plane, 

required by the very fact that imaginal forms exist 

in the human soul even during earthly life; since 

imaginal content possesses an intensity of being 

inferior to intellect and superior to matter, its 

autonomous realm must exist as a necessary 

ontological consequence of the principle (Mulla 

Sadra, 2005). Both philosophers thus use the 

principle as a meta-ontological law ensuring the 

coherence of the vertical structure of being. 

The divergent philosophical foundations of Mīr 

Dāmād and Mullā Ṣadrā generate two distinct but 

intersecting conceptions of afterlife life. For Mīr 

Dāmād, the soul originates in the atemporal realm 

and enters temporality without forfeiting its 

essential relation to higher levels of being; thus, 

after bodily death, the soul naturally returns to a 

realm more compatible with its immaterial nature, 

which he identifies as the Barzakh. This return is 

explained through the same logic that requires the 

existence of higher realities: if the human being in 

its lowest, corporeal form exists, then the higher 

stages of its being must necessarily be actual (Mir 

Damad, 1988). Mullā Ṣadrā radicalizes this 

scheme: the human soul does not merely pre-exist 

in a higher realm but becomes increasingly 

immaterial through substantial motion, thereby 

journeying from corporeal origination to imaginal 

independence and finally to intellectual subsistence 

(Mulla Sadra, 2001). This continuous ascent is 

itself a manifestation of the Nobler Contingency, 

since every intensified degree of existence requires 

a higher form of actuality as its cause and attractor. 

This dynamic model allows Mullā Ṣadrā to explain 

the transformation of the soul after death as a 



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

16 

natural continuation of its existential motion. It also 

supplies the metaphysical foundation for bodily 

resurrection: the imaginal body is generated by the 

soul in accord with the principle that higher, more 

subtle bodies must exist if grosser bodies exist 

(Mulla Sadra, 2006). Thus, whereas Mīr Dāmād 

emphasizes the static hierarchy of being, Mullā 

Ṣadrā foregrounds the soul’s motion through that 

hierarchy. 

In the broader context of Islamic philosophical 

theology, the principle of the Nobler Contingency 

also supports scriptural conceptions of the afterlife, 

especially those articulated by Shi‘i theologians. 

Reports transmitted in early Imāmī sources affirm 

the real, conscious existence of the soul in the 

Barzakh after death, and the Qur’anic emphasis on 

resurrection and recompense presupposes the 

existence of higher phases of being beyond the 

terrestrial world (Kulayni Razi, 1986). The 

philosophical articulation of these doctrines 

becomes especially clear when examined alongside 

the imaginal ontology of Mullā Ṣadrā, who argues 

that the imaginal plane serves as the ontological 

setting for the embodiment of human deeds, an idea 

already hinted at in earlier philosophical 

discussions but not systematically demonstrated 

until the Asfār (Mulla Sadra, 2001). Furthermore, 

the comparative study of Greek sources—such as 

Plato’s doctrine of the soul’s ascent (Plato, 2001) 

and Aristotle’s analysis of the soul’s faculties 

(Aristotle, 2002)—highlights the continuity 

between Islamic philosophical accounts of the 

afterlife and the older Mediterranean tradition. 

Even Neoplatonist discussions of the soul’s 

immortality reinforce the notion that the lower 

strata of existence depend on the higher (Guthrie, 

2010). This comparative lens reveals that the 

Nobler Contingency is more than an isolated 

principle: it is a philosophical law embedded in a 

long genealogical heritage. 

At the comparative level, the essential difference 

between the two thinkers lies not in their 

acceptance of the Nobler Contingency but in the 

scope of its implications. For Mīr Dāmād, the 

principle confirms the fixed, pre-established 

architecture of being: the temporal world flows 

from the atemporal world, and the Barzakh serves 

as the intermediate ontological station necessitated 

by the structure of existence itself. This makes 

afterlife life intelligible but does not fully address 

the problem of how the soul acquires its post-

mortem embodiment. Mullā Ṣadrā, however, 

extends the principle into an existential dynamism: 

the soul is always advancing toward higher degrees 

of being, and this ascent shapes the quality of its 

afterlife experience. His explanation of bodily 

resurrection relies directly on the Nobler 

Contingency: if corporeal life exists as a deficient 

mode of being, then a superior imaginal 

embodiment must also exist; if imaginal 

embodiment exists, then its intellectual 

actualization must exist as well (Mulla Sadra, 

2005). This integration situates eschatology within 

a metaphysics of motion rather than a metaphysics 

of static hierarchy, thereby producing a more 

comprehensive and internally consistent account. 

Although both thinkers affirm the Barzakh, Mullā 

Ṣadrā’s account more fully links it to the 

psychology of imagination and the ontology of 

existence as graded intensity. 

In conclusion, the analysis demonstrates that while 

both Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā rely on the 

principle of the Nobler Contingency to articulate 

the rational foundations of afterlife life, it is Mullā 

Ṣadrā’s dynamic reconfiguration of the principle—

integrating substantial motion, the graded unity of 

being, and the immateriality of imagination—that 

yields the more comprehensive and philosophically 

coherent explanation of the afterlife. His 

framework not only accounts for the existence of 

the Barzakh but also clarifies the nature of the 

imaginal body and the embodiment of deeds, 

thereby offering a unified vision of the soul’s 

journey from corporeal existence to its final 

intellectual consummation. 

 

References 
Aristotle. (2002). De Anima/On the Soul. Dar 

Ihya al-Kutub al-Arabiyah.  
Cohen, R. (2011). The World's Great Religions. 

Tarh-e No.  



 معرفت و بصیرت اسلامی 

 

17 

Guthrie, W. K. C. (2010). A History of Greek 
Philosophy. Sorush.  

Ibn Manzur, M. i. M. (1993). The Tongue of the 
Arabs. Dar Sader.  

Ibn Sina, H. i. A. A. (1992). The Deliverance.  
Kulayni Razi, M. i. Y. q. (1986). The Sufficient 

Book. Dar al-Thaqalayn.  
Mir Damad, M. B. (1988). Persian Treatises. 

Iran Culture Foundation.  
Mir Damad, M. B. (1991). The Gleanings. 

Iranian Society of Philosophy and Wisdom.  
Mir Damad, M. B. (2001). The Straight Path. 

Hekmat Publications.  
Mulla Sadra, M. i. I. (2001). The Transcendent 

Wisdom in the Four Intellectual Journeys 
(Vol. 3). Dar al-Hikmah.  

Mulla Sadra, M. i. I. (2005). The Origin and the 
Return. Islamic Research Center.  

Mulla Sadra, M. i. I. (2006). Exegesis of the 
Holy Qur'an. Institute of Islamic Studies.  

Plato. (2001). Phaedo. Khwarazmi.  
Tabataba'i, M. H. (1984). The Balance in the 

Exegesis of the Qur'an. Islamic Publishing 
Office.  

 


